
 
 
Revista Vó rtex | Vórtex Music Jóurnal | ISSN 2317–9937 | http://vórtex.unespar.edu.br/  
DOI: https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.9906 

Black female composers and singers - aesthetic experience and representation in music. Recebidó em 05/11/2024. Apróvadó 
em 19/04/2025. Dispóní vel ónline: 19/08/2025. Editór: Dr. Felipe de Almeida Ribeiró; Dr. Fabió Guilherme Pólettó. Editóras 
cónvidadas: Dra. Ine s de Almeida Rócha; Dra. Luciana Requia ó. Creative Cómmóns CC-BY: 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/  
 

 

 

 

ARTIGO ORIGINAL – DOSSIÊ “MÚSICA E MULHERES” 

Compositoras e cantoras negras – experiência estética e 

representatividade na música  
Gisele Massola  

Instituto Federal de Educação, Ciência e Tecnologia do Rio Grande do Sul | Porto Alegre, Rio Grande do Sul, Brasil 

Michele Doris Castro  

Instituto Federal de Educação, Ciência e Tecnologia do Rio Grande do Sul | Veranópolis, Rio Grande do Sul, Brasil 

 

Resumo: Neste artigo, trazemos parte das discussões de 
uma pesquisa de doutoramento em que buscamos 
compreender como artistas negras (Dona Ivone Lara, 
Elza Soares, Leci Brandão e Bia Ferreira) produzem e 
expressam experiências estéticas de mulheres negras na 
música. Para tanto, valemo-nos das teorizações de bell 
hooks (2021), Oliveira (2012) e Prandi & Pierucci 
(1996), partindo da premissa de que o artístico pode ser 
considerado como possibilidade de realização de 
experiência estética. Tendo o amor, a ancestralidade e a 
religiosidade como eixos principais, as compositoras e 
cantoras constroem novas bases de ressignificação para o 
feminino negro em suas canções, tematizando 
especialmente o cuidado, a coragem e o direito aos afetos. 
 

 Abstract: In this article, we present part of the 
discussions of a doctoral study in which we attempt to 
understand how black artists (Dona Ivone Lara, Elza 
Soares, Leci Brandão and Bia Ferreira) produce and 
express aesthetical experiences of black women in 
music. To this end, we have relied on the theories of bell 
hooks (2021), Oliveira (2012) and Prandi & Pierucci 
(1996), based on the premise that artistic expression 
can be regarded as a possibility for having aesthetical 
experience. By taking love, ancestry and religiosity as 
main axes, the composers and singers have built new 
bases of resignification for the black feminine in their 
songs, with special emphasis on care, courage and the 
right to affection.  

Palavras-chave: Experiência estética, artistas negras, 
música. 

 Keywords: Aesthetic experience, black artists, music. 

  

http://vortex.unespar.edu.br/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.9906
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://orcid.org/0000-0001-9110-1381
https://orcid.org/0009-0004-2281-6120


MASSOLA, Gisele; CASTRO, Michele. Cómpósitóras e cantóras negras – experie ncia este tica e representatividade na mu sica 
 
 

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-25, e9906, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.9906 
 

2 

 abolicionista, republicana e negra Francisca Edviges Neves Gonzaga (1847-1935), torna-

se a primeira musicista e compositora consagrada na República, institucionalizada em 15 

de novembro de 1889. Combinando ritmos africanos, como o lundu, o jongo e o maxixe, 

com as tradicionais polcas e valsas europeias, Chiquinha trazia para os salões a mescla de ritmos e 

instrumentos populares, que passavam à apreciação das elites urbanas do Rio de Janeiro (Albin, 

2003).  

Contudo, a consagração como mulher negra na música, além de rara, não rompia com as raízes 

de uma sociedade eminentemente racista e patriarcal, que seguia diminuindo a importância das 

mulheres nas artes e na formação do pensamento intelectual. Os desmembramentos dessa 

mentalidade ainda podem ser sentidos nos dias atuais, a exemplo da objetificação das mulheres artistas 

negras, ao serem comumente apresentadas pelo mercado fonográfico como corpos exóticos e 

fetichizados. Na realidade, as mulheres, sobretudo as negras, seguem sendo atravessadas por 

complexas engrenagens que giram a favor do silenciamento e apagamento dos seus saberes na 

contemporaneidade (Akotirene, 2022).  

Neste trabalho, analisamos como quatro artistas negras – Dona Ivone Lara, Elza Soares, Leci 

Brandão e Bia Ferreira –, por meio de suas canções, produzem experiências estéticas que acionam 

rupturas na representação do feminino negro, não apenas contestando versões oficiais sobre as 

mulheres, como também se ancorando em outras bases epistemológicas, como a oralidade, a 

ancestralidade e o sensível. Para tanto, analisamos 10 canções, cujas semelhanças temáticas nos 

permitem tratá-las como coleções, embora em suas versões reapareçam em distintos álbuns das 

artistas. 

 

1. A música e as mulheres negras 

 

A ideia de ausência das mulheres negras no contexto urbano e cultural do Rio de Janeiro é 

desmistificada em trabalhos como os de Abreu (2018), Lima (2023), Murgel (2018), Napolitano 

(2016) e Pires & Rego (2017), que nos mostram a importância dessas mulheres não apenas no âmbito 

econômico, pois eram elas, em grande medida, as responsáveis pela produção das riquezas, mas 

também na organização da cena musical carioca desde o final do século XVIII. Ainda que não 

A 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.9906


MASSOLA, Gisele; CASTRO, Michele. Cómpósitóras e cantóras negras – experie ncia este tica e representatividade na mu sica 
 
 

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-25, e9906, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.9906 
 

3 

reconhecidas na história oficial, eram elas que, mesmo antes do final da escravidão, organizavam as 

manifestações culturais e artísticas no entorno da região portuária, principal ponto de encontro das 

culturas no Rio. É a partir dessas e de outras pesquisas que as explicações usuais passam a ser 

subvertidas.  

As mulheres negras sempre estiveram envolvidas com a criação e produção de canções. Durante 

o período escravocrata, graças às mulheres, ritmos e modos de afeto são incorporados ao vocabulário 

e à mentalidade nacional. Lélia Gonzales já apontava que são as mulheres negras que, por meio de sua 

inserção na Casa Grande, movimentam hábitos e linguajares que se combinam e dão forma a uma 

língua e mentalidade específicas. Daí emerge o pretuguês, o idioma oficial do Brasil, que se mantém 

vivo na melodia, nas palavras e na memória coletiva, fazendo circular, em todo o território nacional, 

sonoridades e hábitos trazidos ao Brasil pelas nações africanas (Gonzales, 2020).  

Especialmente na música, a importância das mulheres negras faz-se presente no alinhamento 

das canções com a sobrevivência, organização e transmissão das informações e conhecimentos entre a 

população negra. No caso do Rio de Janeiro, sobretudo após 18351, quando a capital passa a ser 

também o principal destino das populações negras vindas da Bahia, agregam-se culturas africanas na 

composição do caldeirão cultural carioca, o qual dará origem a inúmeros gêneros musicais e ao modo 

de vida urbano (Soares, 2002). 

Pelas áreas urbanas da cidade maravilhosa, circulam negros alforriados, escravizados ou fugidos 

das fazendas; trabalhadores livres, vindos de outras regiões do país; e imigrantes recém-chegados, que 

se instalam nas áreas próximas do cais e da Praça Onze. Tanto que o perímetro acabou recebendo o 

nome de “Pequena África2” posteriormente. Nesse contexto, são as mulheres negras que criam os 

abrigos para a população que busca auxílio. Elas também ficam responsáveis pela organização dos 

saraus em que são produzidas as canções e as discussões intelectuais da população negra. 

Contudo, oficialmente, são raros os registros que fazem menção ao papel das mulheres na 

criação das canções até a década de 1960, como mostram as pesquisas de Hollanda (2022) e Murgel 

 
1 Em 1835, na cidade de Salvador, ocorreu a Revolta dos Malês. O movimento foi organizado por negros muçulmanos 
escravizados urbanos, principalmente nagôs e haussás, que exigiam liberdade religiosa e o fim da escravidão. Ao final da 
revolta, os malês foram duramente punidos pelas tropas imperiais, sendo condenados à morte, prisão, deportação ou 
açoite. 
2 Nome dado por Heitor dos Prazeres (1898-1966) à região que abrangia as proximidades da Praça Onze e os bairros 
Saúde, Gamboa e Santo Cristo. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.9906


MASSOLA, Gisele; CASTRO, Michele. Cómpósitóras e cantóras negras – experie ncia este tica e representatividade na mu sica 
 
 

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-25, e9906, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.9906 
 

4 

(2018; 2016). As autoras evidenciam a elaboração de estratégias das mulheres negras como 

anonimato, adoção de pseudônimos ou repasse autoral como formas de sobrevivência no meio 

artístico. As artistas (ainda que de maneira indireta) põem em circulação discursos que contrastam 

com o real, denunciando as desigualdades raciais e de gênero, e criando espaços de ensaio e reflexão de 

novas formas de representação de feminino. 

Muito embora tivéssemos compositoras negras desde sempre, muitas foram apagadas 

historicamente, tornando-se anônimas. Este é o exemplo de Dona Ivone Lara, que, no início da 

carreira, assinava como Fuleiro, apelido de seu primo (Burns, 2021). 

Especificamente na música negra, a despreocupação com a autoria também pode revelar-se 

como característica própria das antigas culturas africanas, em que a criação coletiva e as rodas 

constituem formas do social, concebendo-se as experiências sensoriais coletivas e de afeto como meios 

de criação das canções e estruturas melódicas. Espaços geridos pelos costumes negros, com exercícios 

corporais teatralizados e jogos de perguntas e respostas, faziam parte da cultura local de criação. 

Podemos verificar semelhança até hoje nos partidos altos e nas improvisações utilizadas pelos 

sambistas. Estas são heranças das formas tradicionais de criação coletiva (Sodré, 1998). 

Na elaboração das músicas, utilizavam-se variadas ferramentas da vida cotidiana, como talheres, 

latas, caixas de fósforo, pratos e pentes, entre outras. Não era necessária a formação musical 

bacharelesca, uma vez que sons, assobios e os ritmos da vida eram musicalizados, dando continuidade 

ao entrelaçamento entre as culturas locais e a música como constructo coletivo da comunidade.  

As rodas também tinham a função de transmitir oralmente os conhecimentos ancestrais 

acumulados e os saberes das comunidades, sendo as mulheres mais velhas, tanto nas rodas quanto nos 

terreiros, em grande medida, reconhecidas como sábias griôts do tempo. O conhecimento das histórias 

era necessário para a renovação dos laços sociais e a organização do sentido das práticas ritualísticas, 

não só nas danças e cantos, mas também no âmbito religioso e moral. 

A despreocupação da autoria também pode ser exemplificada no caso da sambista Dalva 

Damiana (1927), líder do grupo baiano de Samba de Roda Suerdieck e integrante da Irmandade da 

Boa Morte em Salvador. Dalva afirmou que, “só começou a registrar as suas músicas quando viu 

músicos se apropriando das canções como sendo deles” (Murgel, 2016, p. 65). A preocupação com a 

autoria tomou fôlego no Brasil em meio à profissionalização da carreira dos compositores, fazendo 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.9906


MASSOLA, Gisele; CASTRO, Michele. Cómpósitóras e cantóras negras – experie ncia este tica e representatividade na mu sica 
 
 

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-25, e9906, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.9906 
 

5 

surgir a profissão de compositor associada ao masculino, o que retira o reconhecimento das mulheres 

e separa o compositor da comunidade, ao inserir lógicas misóginas e racistas, voltadas a lucros 

incessantes e a um mercado massificado. A indústria fonográf ica acaba cumprindo a função de 

organizar esse processo, tolhendo e desenvolvendo gostos e condutas. 

O compositor profissional passa a sobreviver da venda autoral de suas canções, e isso abala os 

laços dos autores com a produção na comunidade. Forma-se, então, um dispositivo de 

individualização para o cultural, que deixa de fazer parte da existência coletiva. O “compositor se 

define como aquele que organiza sons segundo um projeto de produção individualizado” (Sodré, 

1998, p.40). Assim, a indústria cultural passa a alimentar um mercado cada vez mais massificado e 

estandardizado, vindo das elites, e investidores buscam retorno para as altas quantias investidas 

(Adorno; Horkheimer, 2002). Desse modo, levam-se para as sombras as antigas relações de criação, o 

que afeta sobremodo a população nos morros e bairros negros.  

O controle do conteúdo das canções também passa sob a lente do político, que concebe a 

música como instrumento de propaganda política eficaz. Essa alteração torna-se mais visível já na 

estreia das transmissões dos programas de rádio em 19223, que começam a transmitir também 

discursos de eminentes figuras da política. A utilização da rádio eleva-se no primeiro governo de 

Getúlio Vargas (1930-1934). Vargas vê os programas de rádio como plataformas de propaganda para 

as massas, elegendo o samba, que até então era coisa de “gente ociosa” (os negros), como ícone cultural 

e sinônimo da brasilidade.  

A maior vigilância por parte do Estado sobre o conteúdo e formato dos programas recai 

também nas letras das músicas, que fazem parte da divulgação do governo. A música espetacularizada 

atrela-se ao mito da democracia racial e do Brasil idílico, e a definição dos papéis de gênero obedece 

aos ditames das ciências médicas do século XIX, o que repercute fortemente na importação do 

eugenismo e da hierarquia racial. Enquanto, na superfície, sambistas e políticos cumprimentam-se, 

 
3 Em 7 de setembro de 1922, marcando o “Dia da Independência do Brasil”, o então presidente da República, Epitácio 
Pessoa (1865-1942), faz seu primeiro discurso por rádio no Brasil, dando origem ao uso político da rádio por partidos e 
personagens atrelados às instituições políticas. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.9906


MASSOLA, Gisele; CASTRO, Michele. Cómpósitóras e cantóras negras – experie ncia este tica e representatividade na mu sica 
 
 

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-25, e9906, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.9906 
 

6 

nos morros, seguem as perseguições e violências policiais, como mostram as canções de Bezerra da 

Silva (1927-2005)4.  

Outro fator que pode ter contribuído para a ausência das mulheres nos registros oficiais da 

produção musical é o próprio idioma português. Diferentemente do termo inglês subject (sujeito), em 

que não haveria reducionismo de gênero, o português seguiria favorecendo o masculino (Kilomba, 

2019). Isso, além de apagar as diferenças, coloca as mulheres como erros gramaticais, levando ao 

apagamento de seus papéis.  

Abrindo um parêntese para pensarmos sobre isso, observamos que o próprio suporte5 por onde 

esta escrita é realizada sublinha as palavras cantora e compositora, bem como seus plurais, como erros, 

alterando-os para o masculino. Na impossibilidade de aceitação de a sujeita6 ou do plural as sujeitas, 

Kilomba (2019) percebe que, por meio dos idiomas coloniais, são renovadas e fixadas no presente as 

antigas relações de dominação e apagamento das mulheres. A identificação de apenas um homem 

anula a presença de várias mulheres, colocando-as como erros gramaticais.  

No caso das artistas da música, o encontro de um cantor ou compositor e sua pluralização como 

cantores ou compositores confirmaria o não encontro do feminino, o que pode ser entendido como 

um dos fatores adicionais que contribuíram para a invisibilidade da mulher na música. Assim, como 

ocorreu em outras áreas do saber, ao não serem citadas, as mulheres pareciam não estar presentes, 

quando na verdade sempre estiveram, sobretudo as mulheres negras. Esse seria o caso de Hilária 

Batista de Almeida, ou Tia Ciata (1854-1924), que, juntamente com Germano, Hilário e João da 

Mata (Moura, 1995), teria sido a provável coautora7 do primeiro samba gravado no Brasil, Pelo 

Telefone, em 1917, por Donga (1889-1974). 

Com origens na migração negra de Salvador e Recife a partir de 1835, Tia Ciata coloca-se como 

 
4 Em canções como Vítimas da Sociedade (1985), As 40 DPs (1989), Operação Dor de Cabeça e Ele cagueta com o dedão 
do pé (1998) são exemplos de obras que retratam o tema da violência policial e das perseguições e ações truculentas do 
Estado nos morros cariocas. 
5 Em relação a suporte, nos referimos aqui ao Word, um processador de texto para escrita em suportes digitais. 
6 Aqui cabe um destaque, as considerações apontadas estão pautadas seguem as reflexões de Grada Kilomba sobre a 
permanência das relações de poder em determinados idiomas. 
7Em 4 de fevereiro de 1917, em publicação no Jornal do Brasil, Tia Ciata (1854-1924), Hilária Batista de Almeida, 
Germano, Hilário e João da Mata contestam a autoria da canção Pelo Telefone, gravada por Donga (Ernesto Joaquim 
Maria dos Santos). 
 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.9906


MASSOLA, Gisele; CASTRO, Michele. Cómpósitóras e cantóras negras – experie ncia este tica e representatividade na mu sica 
 
 

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-25, e9906, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.9906 
 

7 

uma das mulheres responsáveis pela formação da música negra no Rio de Janeiro que dará base para 

o surgimento do samba. Os famosos saraus que organizava em sua casa atraíam importantes figuras 

da intelectualidade negra urbana. Tia Ciata teria também sido a provável autora de inúmeros sambas, 

embora sem o devido registro, conforme contavam antigos sambistas que rememoravam as façanhas 

de Ciata (Werneck, 2020). 

Por fim, o encerramento das mulheres negras em papéis pontuais também obedecia aos 

estigmas de gênero, segundo os quais mulheres negras estariam aptas somente a cantar sambas, mas 

não a compor e a vender discos (Bruno, 2021). Esse foi o caso de Elza Soares, que também não ficou 

conhecida pelas suas composições e só teve liberdade de cantar o que queria perto dos 80 anos de 

idade.  

 

2. Significados para o estético e a música como movimento e experiência estética 

 

Para Bondía (2002), a experiência estética pode ser compreendida como uma travessia onde 

algo nos acontece, nos toca e, por fim, nos transforma, estando sempre a experiência estética 

relacionada a uma experiência com o sujeito em seu processo de transformação. Para o autor, a 

experiência estética tem sua lógica na paixão, em uma relação de morte e renovação da própria 

existência e de responsabilidade para com o ser apaixonado. Conforme explica, muitas coisas 

acontecem em nossas vidas, mas poucas teriam a capacidade de “nos tocar”, nos alterar, e é nesse 

sentido que considera a experiência algo raro, sobretudo, em um mundo onde cada vez mais teríamos 

informações e pressa: 

 

A experiência, a possibilidade de que algo nos aconteça ou nos toque, requer um gesto de 
interrupção, um gesto que é quase impossível nos tempos que correm: requer parar para 
pensar, parar para olhar, parar para escutar, pensar mais devagar, olhar mais devagar; parar 
para sentir, sentir mais devagar, demorar-se nos detalhes, suspender a opinião, suspender o 
juízo, suspender a vontade, suspender o automatismo da ação, cultivar a atenção e a 
delicadeza, abrir os olhos e os ouvidos, falar sobre o que nos acontece, aprender a lentidão, 
escutar aos outros, cultivar a arte do encontro, calar muito, ter paciência e dar-se tempo e 
espaço (Bondía, 2002, p. 24). 

  

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.9906


MASSOLA, Gisele; CASTRO, Michele. Cómpósitóras e cantóras negras – experie ncia este tica e representatividade na mu sica 
 
 

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-25, e9906, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.9906 
 

8 

Não sendo contabilizável como mercadoria de troca ou acúmulo, a experiência exigiria 

interromper o momento vivido para uma abertura ao novo. Assim, o saber da experiência seria único 

em cada pessoa, não sendo replicável ou acumulável, levando ao movimento estético, o qual exigiria a 

exposição do sujeito a situações de incerteza. Deixar-se ser atravessado e ser alterado pela experiência 

é, em nosso entender, também um ato de coragem, uma vez que coloca os sujeitos em um lugar de 

incertezas, necessário à transformação de si. 

A experiência estética também não seria possível sem a adoção prévia da atitude estética, que, 

segundo Pereira (2012), se daria pela postura aberta e desinteressada daquele que contempla os efeitos 

produzidos durante a experiência. Existe uma variedade de meios onde pode ocorrer: 

  

Podemos ter experiências estéticas com relação a qualquer objeto ou acontecimento, 
independentemente de ser arte ou não, de ser belo ou não, de existir concretamente ou não. 
Qualquer coisa pode ser um objeto estético se estabelece ante ele uma atitude estética. 
Podemos ter experiências estéticas ao entrar em jogo com uma música erudita, uma música 
popular, um som da natureza, um ruído urbano ou, mesmo, com o silêncio. Podemos ter 
experiências estéticas com uma pintura clássica, uma imagem sagrada, um desenho na 
parede de uma caverna, uma fotografia, um filme, um desenho na areia do chão, uma 
paisagem, uma cena urbana ou, mesmo, com uma imagem apenas imaginada ou sonhada 
(Pereira, 2012, p.  187). 

 

Esses autores concluem que a arte, aqui tematizada pelas canções das mulheres negras, seria 

uma das maneiras de deixar-se aberto para a experiência estética. Ela teria a capacidade de produzir 

diversas mudanças naquele que se abre, transformando não apenas o artista, mas seu público, como 

em um jogo de interferências múltiplas, por onde novas ordens epistemológicas e éticas são 

construídas e emergem além das possibilidades fundadas pelos saberes científicos ou informacionais. 

A arte, assim, teria a capacidade de alterar e (suspender) nossas verdades ao produzir novas 

percepções e juízos, movidos pela experiência sensível. Ao tocar-nos profundamente pelo sensível, 

quebra a rigidez conceitual vinda da racionalidade moderna (ocidental branca), a qual teria limitado 

nossa capacidade de sentir e conhecer.  

Para a compreensão pelo estético, faz-se importante salientar, no entanto, que o entendimento 

do que seja estética tem adquirido diferentes sentidos ao longo do tempo. Para os gregos antigos, a 

palavra aisthesis significava sensação ou sensível, a estética compreendida como apreensão do 

conhecimento através dos sentidos e sensações humanas. Na Modernidade, a designação de estética 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.9906


MASSOLA, Gisele; CASTRO, Michele. Cómpósitóras e cantóras negras – experie ncia este tica e representatividade na mu sica 
 
 

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-25, e9906, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.9906 
 

9 

dá-se como disciplina filosófica, trazendo a preocupação com a definição e o estabelecimento de 

critérios para a beleza e o belo como campo da filosofia.  

Foi com o platonismo8 que a estética passou a sugerir o entendimento de um conhecimento 

menor. Platão divide e hierarquiza a realidade em universos distintos, o inteligível e o sensível. Atribui 

maior importância ao primeiro, ao acreditar que o conhecimento (verdadeiro) teria seu lugar na 

superioridade das ideias perfeitas acionadas pela razão dos mais capazes. Somente os filósofos teriam 

meios para acessar o conhecimento verdadeiro. Já o segundo, o conhecimento sensível ao qual se 

filiam as artes, somente corresponderia a simulacros de uma verdade maior, as “cópias das cópias” da 

realidade.  

Por esse motivo, o filósofo acreditava que o artístico nos afastaria de uma profunda 

compreensão do real. Tornando-se impossível o conhecimento pelo sensível, ele teria inaugurado uma 

tradição de separação e hierarquização rígida entre razão e sentidos que atravessaria os séculos 

seguintes e só começaria a ser questionada ao final do século XVIII (Hermann, 2005). 

Esse momento segue uma intensa crise nos valores da sociedade europeia, dando impulso ao 

questionamento da capacidade da razão de explicar os fenômenos sociais. O período acompanha as 

frequentes contestações ao poder aristocrático e a ascensão da nova classe burguesa como elite 

econômica e política. A transição desses grupos não ocorre de forma tranquila, mas como resultado 

de disputas por poder e significação. A condenação religiosa do lucro e o direito de sangue seguem 

sendo alguns dos corolários que impedem a burguesia endinheirada de assumir o poder político na 

Europa do século XVIII. Portanto, torna-se necessária a alteração da moral e dos costumes para que 

possa afirmar-se também como elite cultural dirigente. O investimento na moda, os costumes e a 

introdução das danças populares, como a polca, a valsa e a quadrilha, são algumas das formas pelas 

quais a burguesia busca sua afirmação no campo simbólico (Elias, 1990).  

No plano intelectual, filósofos e romancistas, como Schiller (1759-1805), Rousseau (1712-

1778), Schelling (1775-1854) e Hölderin (1770-1843), elaboram críticas ao racionalismo como 

categoria explicativa para a realidade em transformação. Para eles, as artes e a estética seriam 

alternativas mais plausíveis para a apreensão do mundo em transformação. A estética corresponderia 

 
8 Platonismo: pode ser entendido como doutrina inaugurada pelo filósofo grego Platão (428 a.C.-348 a.C.), caracterizada 
pela concepção de que as ideias eternas e transcendentes originam todos os objetos da realidade material. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.9906


MASSOLA, Gisele; CASTRO, Michele. Cómpósitóras e cantóras negras – experie ncia este tica e representatividade na mu sica 
 
 

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-25, e9906, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.9906 
 

10 

a um “modo de sensibilidade” mais amplo do que o oferecido pela metafísica (Hermann, 2005).  

Seguindo as mudanças, Nietzsche (1844-1900) inicia a discussão sobre a capacidade do artístico 

na compreensão do real. Ao romper com a moral cristã, considerando-a aprisionadora e limitadora, o 

filósofo a destitui de importância, encontrando espaço e possibilidade de encontro de uma 

aprendizagem artística da vida (Nietzsche, 2019). Ao tornar-se “homem de razão”, o ser humano teria 

deixado de sentir, passando ao estado de passividade na produção de sua própria vida e ao eterno 

estado de defesa. Passando a defender um “consolo” pela arte, o que leva a uma percepção mais leve 

da existência ao proporcionar o “rir de si mesmo”. 

Sem descuidar das lutas pelo poder em torno do artístico, Foucault (1995) chama a atenção 

para a importância da arte na constituição e transformação da existência: 

 

O que me surpreende é o fato de que, em nossa sociedade, a arte tenha se transformado em 
algo relacionado apenas a objetos e não a indivíduos ou à vida; que a arte seja algo 
especializado ou feita por especialistas que são artistas. Entretanto, não poderia a vida de 
todos se transformar numa obra de arte? Por que deveria uma lâmpada ou uma casa ser 
objeto da arte, e não a nossa vida? (Foucault, 1995, p. 261). 

 

No entendimento do filósofo, a existência é tomada como contínuo que não renuncia a si por 

medo da morte ou castigo divino, mas pelo desejo de uma existência bela. E é nesse sentido que 

concebe o artístico como produção da existência, a partir de parâmetros não necessariamente 

correspondentes aos existentes na vida cotidiana. 

Também para Deleuze e Guattari (1992), a arte teria a possibilidade de romper com o presente 

e o passado, criado a partir do acontecimento, de um devir que se coloca em estado de mudança.  

 

O acontecimento não é o estado de coisas, ele se atualiza num estado de coisas, num corpo, 
num vivido, mas para ele tem uma parte sombria e secreta que não para de se subtrair ou de 
se acrescentar à sua atualização: contrariamente ao estado de coisas, ele não começa nem 
acaba, mas ganhou ou guardou o movimento infinito, ao qual dá consistência (Deleuze; 
Guattari, 1992, p. 202). 
 

Rompendo com a linearidade da racionalidade moderna, a arte abrir-se-ia ao acontecimento, 

de modo a permitir a atualização pelo movimento, posicionando-se como superfície por onde grupos 

menorizados atualizam a realidade. Sem anular as contradições emergentes, as artes colocam-se como 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.9906


MASSOLA, Gisele; CASTRO, Michele. Cómpósitóras e cantóras negras – experie ncia este tica e representatividade na mu sica 
 
 

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-25, e9906, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.9906 
 

11 

meios de comunicação de desejos e desnaturalização de realidades, por vezes assombrosas, do 

histórico, em que a persistência do desejo e da luta pela vida mostra a própria resistência. 

Contudo, será a partir das epistemologias afrocentradas e não brancas, como as produzidas por 

Akotirene (2022), Collins (2021), Gonzalez (2020), Hall (2020, 2016), hooks (2021), Mbembe 

(2018), Ribeiro (2020) e Oliveira (2012), entre outros, que observamos o alargamento das 

possibilidades de um fazer científico mais plural, que contemple “um modo de pensamento e ação 

no qual a centralidade dos interesses, valores e perspectivas africanos predominam” (Asante, 2014, 

p.3). Assim, entendemos que essa forma de fazer científico exige contemplar modos e fazeres próprios 

dos sujeitos e povos negros, em uma pluriversalização do conhecimento, o que se contrapõe a uma 

contradição inerente à proposição do universal, que, ao se tornar único ou unius, perde a dimensão 

dos plurais existentes na humanidade (Noguera, 2012).  

Com vistas não só a aprofundar os referenciais e métodos de pesquisa, tomando o artístico 

como forma de produção de conhecimentos mais alinhados com os povos africanos ou de ascendência 

africana e constituídos no processo da diáspora negra, consideramos as canções das mulheres negras 

como representações próprias de modos de vida negros e de suas comunidades (Hall, 2016). Apesar 

de todas as dificuldades decorrentes do racismo e das violências de gênero, há resistência e recriação 

de modos de vida por meio das canções, fazendo emergir epistemes que contestam os padrões do 

moral e do cultural. Colocam-se em trânsito elaborações e rupturas conceituais que dão visibilidade 

a representações e conceitos alternativos, os quais colocam em xeque certos estereótipos e limitações 

de vida dos grupos periféricos. 

Seguindo essa intenção e compreendendo o cultural como produtor de sentidos e 

representações, selecionamos três categorias de análise para o entendimento do social: o amor, a 

ancestralidade e a religiosidade. 

 
3. A experiência estética das mulheres negras na música  

 

Hall (2016) lembra que, por meio da cultura, são produzidas formas de representação e 

significação do presente, bem como são movidas resistências dos grupos menorizados, que passam a 

construir novas questões de conhecimento e conceitualização para o mundo. Assim, a cultura não só 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.9906
https://www.scielo.br/j/elbc/a/75s7h6FdmT57YsDjFZRxZ4H/?lang=pt#B16_ref
https://www.scielo.br/j/elbc/a/75s7h6FdmT57YsDjFZRxZ4H/?lang=pt#B13_ref
https://www.scielo.br/j/elbc/a/75s7h6FdmT57YsDjFZRxZ4H/?lang=pt#B13_ref


MASSOLA, Gisele; CASTRO, Michele. Cómpósitóras e cantóras negras – experie ncia este tica e representatividade na mu sica 
 
 

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-25, e9906, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.9906 
 

12 

acompanha as disputas, mas também se estabelece como um meio de produção de sentidos e 

terminologias para os sujeitos. Para o autor, “a representação pela linguagem é essencial aos processos 

pelos quais os significados são produzidos” (Hall, 2016, p. 18). 

Em outra obra, o autor aprofunda o entendimento de que a cultura carrega seu valor produtivo 

da realidade, o qual sempre se coloca em mutação e negociação com os grupos. No caso dos negros, 

estes encontrariam especialmente na música um dos principais espaços para construção de si, “em 

oposição a tudo isso, encontrando a forma profunda, a estrutura profunda de sua vida cultural na 

música” (Hall, 2020, p.380), em que o próprio corpo é utilizado como uma tela de representação, na 

ausência de outros lugares possíveis. Reportando-nos às análises que fazemos aqui, as canções das 

artistas negras teriam o papel de (re)formular outras experiências e repertórios para a vida que não os 

relacionados ao desprezo, à dor, à violência, ao racismo e às desigualdades de gênero.  

Nesse sentido, a música possibilitaria também o exercício contínuo da oralidade, qualidade que 

na cultura ocidental teria sido gradativamente banida ao perder importância em comparação com 

outras formas de registros históricos (Cruikshank, 2006). Nas culturas africanas, no entanto, teria 

sido mantida e valorizada no tempo, sendo entendida como forma de comunicação e transmissão dos 

conhecimentos importantes (Costa, 2024). Os conhecimentos são vividos e afirmados não somente 

pela oralidade, mas também pelos movimentos corporais e por experiências sensoriais diversas. 

No caso africano, seguiu-se a prevalência da oralidade, para essas culturas, a oralidade faz parte 

da estruturação social, religiosa e até mesmo cultural da vida cotidiana, organizando tanto o espiritual 

quanto o material de forma una e constituinte de uma só realidade espaço-temporal, que se produz 

na experiência sensorial. Pela matriz oral, as diversas culturas africanas conectam-se entre si, formando 

uma só matriz de identificação, apesar das diferenças entre os grupos que a constituem.  

Assim, a tradição oral é, para os povos de origem africana, o que o escritor malinês Hampâté Bâ 

define como conhecimento, religião, ciência, arte e história fundada na iniciação e na experiência:  

 

É ao mesmo tempo religião, conhecimento, ciência natural, iniciação à arte, história, 
divertimento e recreação, uma vez que todo pormenor nos permite remontar à Unidade 
Primordial. Fundada na iniciação e na experiência, a tradição oral conduz o homem à sua 
totalidade e, em virtude disso, pode-se dizer que contribuiu para criar um tipo de homem 
particular, para esculpir a alma africana (Hampâté Bâ, p. 169, 2010 apud Unesco, História 
Geral da África I, 2010).  
 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.9906


MASSOLA, Gisele; CASTRO, Michele. Cómpósitóras e cantóras negras – experie ncia este tica e representatividade na mu sica 
 
 

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-25, e9906, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.9906 
 

13 

Nessa tradição, mitos, charadas, provérbios e canções organizam conhecimentos, agindo como 

arquivos de transmissão e coletivização das informações necessárias para a manutenção e formação de 

vínculos e sobrevivência. A partir da transmissão das histórias e do conhecimento, não apenas pelos 

mais velhos, mas também por aqueles que os antecederam no tempo, o acúmulo dos conhecimentos 

vindos das gerações anteriores forma a ancestralidade comum.  

Por meio das canções, são acessadas, construídas e reconstruídas histórias aparentemente 

perdidas ou fragmentadas, que se ligam em um processo de retorno ao passado e de conexão com o 

presente das mulheres negras. A voz, o corpo, a dança e os objetos constroem pontes de conexão, 

transmissão e produção da vida.  

Neste artigo, as canções analisadas constituem uma coleção, dada a sua semelhança temática. 

Toni (2008), ao pensar sobre a coleção como recurso de pesquisa, aponta que:  

 

(...) as coleções acabam prometendo para os seus colecionadores a ideia de poder controlar 
o caos circundante, na medida em que se desenvolva um critério qualquer para análise e 
classificação das variadas características dos objetos em questão. No entanto, é importante 
frisar que o que se coleciona, retirado que foi do seu local de origem, ganha uma nova vida, 
ganha um novo significado (Toni, 2008, p. 57). 

 

As coleções formam um panorama para o entendimento de uma realidade a partir dos temas da 

pesquisa. Muito embora, por vezes, as categorias de análise se adicionem em uma mesma canção, 

optamos por manter a coleção como recurso que possibilita o emprego dos eixos de análise 

anteriormente citados: amor, ancestralidade e religiosidade. 

Para bell hooks (2021), o amor foi apresentado pelo ocidente como irracional, ingênuo e 

misterioso, quando, na verdade, deveria ser compreendido como uma ferramenta revolucionária de 

produção e transformação da vida. Ela destaca que principalmente as pessoas negras teriam sido 

excluídas da possibilidade de vivenciar o amor e o afeto, a partir da colonização e valorização da 

branquitude. A autora recomenda uma nova forma de compreensão do amor como tecnologia de 

transformação da vida e de caráter revolucionário, entendendo-o como valorização da reciprocidade, 

coletividade e confiança, em que a intenção de uma vida integral é racional e intencional, processo 

que nega qualquer ilusão amorosa.  

Com relação à ancestralidade como categoria analítica que perpassa as canções, a escolha 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.9906


MASSOLA, Gisele; CASTRO, Michele. Cómpósitóras e cantóras negras – experie ncia este tica e representatividade na mu sica 
 
 

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-25, e9906, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.9906 
 

14 

justifica-se pela compreensão da multiplicidade das experiências de vida das populações negras e seus 

conhecimentos acumulados no tempo.  Considera-se que “a ancestralidade é uma categoria analítica 

que se alimenta das experiências dos africanos e afrodescendentes para compreender essa experiência 

múltipla sob um conceito que lhe dá unidade compreensiva, sem reduzir a multiplicidade da 

experiência a uma verdade, mas, pelo contrário, abre para uma polivalência de sentidos” (Oliveira, 

2012, p. 3). Na visão de Ribeiro (2020), isso permitiria confrontar cosmovisões únicas ao ancorar a 

existência das pessoas negras na noção do antecedente.  

Quanto à religiosidade, Prandi & Pierucci (1996) explicam que o conceito pode ser pensado 

levando em conta os atravessamentos e coexistências de realidades e culturas diversas, entre o universo 

africanizado, o indígena e o branco a partir da colonização no Brasil. Observa-se aí uma realidade em 

que a aparente conversão às religiões dominantes tem o mero propósito de promover a ascensão social, 

ou seja, parecer cristão passa a ser um convite à ascensão social. Os autores sublinham que o 

sincretismo formado nesse encontro dará especificidade à relação religiosa no Brasil, que, sobre as 

bases das religiões dominantes, segue promovendo religiosidades como as dos povos negros e 

indígenas.  

 

4. Enlaces entre amor, ancestralidade e religiosidade nas canções das artistas negras 

 

O amor, como categoria revolucionária e mudança, atravessa a obra das cantoras estudadas. Na 

canção Mulher do fim do mundo (2015), composta por Douglas Germano e apresentada ao público 

na voz de Elza Soares, o amor é representado como metamorfose e exemplificado na canção com a 

saga de uma mulher negra que se desconstrói e se materializa novamente em um território mítico, o 

carnaval. No enredo, é morta a agonia da vida, e o movimento de morte e transcendência eterna a 

coloca em mutabilidade, sendo o samba e a companhia de um anjo e de um peixe amarelo os 

condutores de uma experiência estética que levam a um lugar mítico onde se faz possível a 

reconstrução de si e dos afetos de uma mulher diante das dificuldades terrenas. Rompe-se, assim, com 

o ciclo de tristezas incessantes, e as lágrimas são deixadas para trás, no eterno compasso de recomeços 

de um tempo não linear, mostrando o quanto o amor apresenta-se como ferramenta revolucionária 

de produção e transformação da vida do ser amado e daquele que ama.  

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.9906
https://www.scielo.br/j/elbc/a/75s7h6FdmT57YsDjFZRxZ4H/?lang=pt#B13_ref
https://www.scielo.br/j/elbc/a/75s7h6FdmT57YsDjFZRxZ4H/?lang=pt#B13_ref


MASSOLA, Gisele; CASTRO, Michele. Cómpósitóras e cantóras negras – experie ncia este tica e representatividade na mu sica 
 
 

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-25, e9906, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.9906 
 

15 

O amor também é tema frequente das canções de Leci Brandão e Bia Ferreira como espaço de 

liberdade para afetos não normativos, temática desenvolvida por Leci, corajosamente ainda na década 

de 70, em pleno período de ditadura civil-militar (1964-1985), quando o Estado endossa a 

perseguição aos homossexuais. Na canção Assumindo (1974), a compositora retrata uma relação 

amorosa entre dois homens, que perdem o medo e passam a expor publicamente essa condição, 

encontrando forças nesse afeto, mesmo sob os olhares julgadores: “Mas no meio-dia do Sol ou sob a 

meia Lua/Vocês já ousam andar de mãos dadas no meio da rua/Mas no meio-dia do Sol ou sob a meia 

Lua/Vocês assumem de mãos dadas”. 

Anos depois, Bia Ferreira também lança a canção Aquela moça (2018), que apresenta o amor 

entre duas mulheres negras lésbicas que, ao viverem seu amor, encontram caminhos para mudarem 

suas vidas. Os versos “Aquela moça/Que mexe comigo/De uma forma/Que eu nem acredito/Quando eu 

a vejo/Ela emana uma luz” enfatizam um amor inteiro que, na troca recíproca, leva ao crescimento 

das amantes. 

Outro tema importante que percorre as carreiras das artistas é o da necessidade de conexão com 

a ancestralidade negra, condição fundamental para a sobrevivência dos povos negros na diáspora. Essa 

mesma acepção é encontrada nas músicas das cantoras e compositoras Dona Ivone Lara, Leci 

Brandão, Elza Soares e Bia Ferreira, que, ao falarem de suas ancestralidades, rememoram no tempo 

presente uma ascendência comum, fundada no afeto e na sabedoria dos mais velhos e daqueles que, 

de alguma forma se fazem presentes nos caminhos a serem trilhados. Através das canções, além das 

figuras ancestrais, emergem animais, objetos, fatos e afetos que se colocam como acontecimentos de 

ruptura e resistência ao mostrarem formas de driblar as dificuldades da vida além da realidade 

palpável. 

No caso dos objetos que aparecem nas canções, estes remetem ao parentesco e à terra mãe, o 

continente africano como “mãe pátria”. São as experiências sensoriais nas canções que tornam 

possível a conexão com os ancestrais falecidos, que organizam e dirigem os caminhos a serem 

percorridos. A música Candeeiro da Vovó (1996), escrita por Dona Ivone Lara com seu parceiro de 

composição Délcio Carvalho, traz à memória a presença e a tristeza da avó angolana Sabina, que fora 

escravizada. Ao tomar conhecimento da perda de seu candeeiro trazido da África, a avó teria 

entristecido ao não ter mais orientação para escolha de seus caminhos. O objeto teria como função 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.9906


MASSOLA, Gisele; CASTRO, Michele. Cómpósitóras e cantóras negras – experie ncia este tica e representatividade na mu sica 
 
 

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-25, e9906, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.9906 
 

16 

iluminar a vida da avó, tornando-se novamente existente a partir da canção, a qual proporcionaria 

também o encontro com a avó de Lara. As melodias da canção apresentam paradas simbólicas cíclicas 

que se expandem em um tempo distante e não revelado, com seus “ará-rá-rô-rô, ará-rá-rá (iô), ará-ih-

ôba-ih, rá-rá, ará-iá-iô”.  

O compartilhamento com outras formas de vida também é tematizado na canção Tiê, 

composta por Ivone Lara em 1934, mas gravada somente em 1979. A obra apresenta o pássaro Tiê, 

que partilhou com Ivone o seu tempo de reclusão no orfanato. Nessa canção, o pássaro retorna pelo 

canto, levando a artista ao encontro com os momentos de infância com a família, perdidos durante o 

internato até o momento da provável fuga do bichinho. A relação com a religião de matriz africana 

(candomblé) aparece em Axé de Ianga (1996). Na canção, a compositora retoma o momento de 

chegada em Angola, quando finalmente a artista estaria em casa, encontrando provavelmente tanto a 

ancestralidade quanto o candeeiro perdido, o qual teria levado as mulheres de volta ao seu lugar de 

origem. 

A conexão com a ancestralidade permanece em toda a carreira de Elza Soares, inclusive em seu 

álbum póstumo No tempo da intolerância (2023), disco elaborado a partir das canções encontradas 

em seu livro de receitas. Na canção homônima, a cantora e compositora aciona Martin Luther King 

(1929-1968) para receber conselhos sobre posturas necessárias para o presente. Ela simula uma 

conversa estabelecida com o líder, que lhe disponibiliza um repertório de referências necessárias para 

o entendimento da polarização da sociedade brasileira contemporânea. Martin Luther King apontaria 

para um arcabouço de conhecimentos já validados para o entendimento da existência humana. O 

líder recomenda comedimento na conduta e expressão das opiniões como forma de amenizar os 

conflitos.  

Ao longo da vida de Elza, a conexão com o sensorial fez-se sentir de diferentes maneiras; ainda 

na infância, entes falecidos apareciam em seus sonhos e em momentos de dificuldades extremas. Na 

juventude, houve o aparecimento do negro Ciça, que lhe contava “histórias fantasiosas”, noticiando 

um futuro de sucesso nas artes muito antes da estreia de Elza como cantora.  

Em O que se cala, de 2018, a artista reitera a presença das mulheres que a antecedem e que agora 

são parte da ancestralidade feminina. Como aconselhadora nos tempos difíceis, menciona sua falecida 

mãe: “Levo minha mãe comigo/Embora já se tenha ido/Levo minha mãe comigo/Talvez por sermos tão 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.9906


MASSOLA, Gisele; CASTRO, Michele. Cómpósitóras e cantóras negras – experie ncia este tica e representatividade na mu sica 
 
 

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-25, e9906, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.9906 
 

17 

parecidas/Levo minha mãe comigo”.  

Por fim, a religiosidade como categoria de entendimento da vida das pessoas negras no Brasil 

pode ser vista como universo mítico-religioso que atravessa a vida pessoal e artística, como no caso de 

Elza Soares e de sua busca por curas em encontros místicos e com uso de ervas receitadas pelos antigos 

pretos velhos. Também a mediunidade, presente em sua vida, sussurra caminhos a serem percorridos 

para compreender a condição de permanência eterna de si ao longo da vida, fazendo-lhe atravessar 

inúmeras vezes o “fim do mundo”, sempre emergindo novamente como Fênix Negra. A lógica da 

eterna alternância entre a vida e morte, necessária para sua existência artística, culmina em sua 

transformação pessoal e nas temáticas que desenvolve, como faz no álbum Planeta Fome (2019), ao 

optar pela inversão de sentidos do estribilho da canção A carne, afirmando “que a carne mais barata 

do mercado não é mais a carne negra”, invertendo o sentido original da canção composta por Marcelo 

Yuka, Seu Jorge e Ulisses Cappelletti.  

Sem deixar a espiritualidade de lado, na vida pessoal, a artista era devota de Santa Rita de Cássia 

por influência materna e, ao mesmo tempo, obediente a seu orixá Obá9 no candomblé, estabelecendo 

com este a permissividade de seguir com sua mediunidade e fé católica, sem a abandonar. A 

proximidade com o candomblé faz como que se assuma também filha de Iansã10 e que estabeleça elos 

de amizade com Mãe Stella de Oxóssi (1925-2018)11, intelectual e ialorixá baiana estudada por 

intelectuais, como Pierre Verger (1902-1996), que frequentavam seu terreiro. 

Também em Leci Brandão, chamamos atenção para a relação da artista com a religiosidade, que 

se confunde com sua vida pessoal, como entendido na temporalidade e cosmologia africanas, em que 

a experiência faz parte da realidade. Após tentar “fugir” de sua espiritualidade, ela a “reencontra” por 

intermédio de sua mãe em 1984, no terreiro de São Gonçalo, onde o caboclo12 Rei das Ervas a 

 
9 Obá representa as águas revoltas dos rios. As pororocas, as águas fortes e o lugar das quedas são considerados domínios 
de Obá. Ela também controla o barro, a água parada, a lama, o lodo e as enchentes. 
10 Segundo Prandi (2002, p. 22), “Iansã dirige o vento, as tempestades e a sensualidade feminina. É a senhora do raio e 
soberana dos espíritos mortos, que encaminha para o outro mundo”. 
11 Mãe Stella é herdeira da tradição estabelecida, O terreiro renomado Ilê Axé Opô Afonjá, ou Centro Cruz Santa do Axé 
do Opô Afonjá, é um terreiro de candomblé fundado por Eugênia Ana dos Santos e Tio Joaquim, Obá Sanhá, em 1910, 
no bairro do Cabula, em Salvador. 
12 Segundo Capone (2018), no candomblé, o caboclo pode ser compreendido como uma entidade surgida pela 
aproximação entre as religiões de matriz africana e indígenas na composição do panteão das entidades existentes nas 
religiões de matriz africana, as quais estabelecem a possibilidade de conexão do visível com o invisível.  

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.9906


MASSOLA, Gisele; CASTRO, Michele. Cómpósitóras e cantóras negras – experie ncia este tica e representatividade na mu sica 
 
 

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-25, e9906, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.9906 
 

18 

esperava, por meio de Mãe Eunice, que a recebe e realiza sua iniciação no candomblé. A entidade 

incorporada em Mãe Eunice aconselha-a a cuidar de seu Anjo da Guarda, dizendo ser necessário ir à 

África para que pudesse voltar a compor. Ao pisar em Luanda, terra de sua ancestralidade, Leci “bate 

cabeça”13, pedindo perdão. Arrependida, entrega sua vida ao caboclo, reconhecendo não ter 

acreditado fielmente em seus conselhos.  

Ao retornar ao Brasil, dirige-se ao terreiro para conversar com o Rei das Ervas, quando recebe a 

incumbência de reservar a última faixa de seus discos aos orixás, a começar por Iansã, ou Santa Bárbara 

(tradição católica), sua condutora na inspiração musical, seguindo com Ogum, ou São Jorge (tradição 

católica), vindo de Aruana14, que traz sua força para auxiliar a cantora em seus desafios e protegê-la 

diante das batalhas da vida. Desde então, Leci inicia a série de composições com temáticas ligadas às 

deidades presentes nas religiões de matriz africana, como as canções Bate Tambor, Revolta Olodum e 

Saudação a Xangô.  

Na canção Olodum Força Divina, a ancestralidade e a religiosidade se atravessam. Nela, Leci 

narra a história da rainha africana Ranavalona I (1778-1861) e dos povos malgaxes, do antigo Reino 

de Imerina, atual Madagascar, que, comandados pela rainha, lutaram contra o domínio europeu na 

ilha. Também é narrada a história do Reino Ketu, formado pelos povos nagôs nos atuais países Nigéria 

e Benim, e de seu protagonismo na construção da religião afro-brasileira candomblé. Na música, tanto 

a ancestralidade quanto a religiosidade são invocadas como formas de promoção, cuidado e proteção 

da vida dos negros no Brasil ao longo do tempo, mostrando que os ancestrais não abandonam a 

trajetória desses povos e existem por meio das religiosidades negras. 

No caso de Bia Ferreira, criada em pleno seio do evangelismo neopentecostal, a constatação de 

não pertencimento ou não lugar em uma espiritualidade que a expulsa, tornando-a outsider em seu 

próprio universo, faz com que retorne à ancestralidade original africana, para reencontrar seu lugar e 

modos de afetos que não excluam sua homoafetividade. A aproximação com o espiritual aparece na 

busca por seus orixás de proteção, tematizados em Reencontro, Nós e Antes de ir, lançadas no álbum 

Faminta, em 2022. Bia declara encontrar na arte uma tecnologia de resistência ao racismo praticado 

 
13 “Bater cabeça” pode ser entendido como uma referência à entidade, a partir do reconhecimento e agradecimento pelos 
serviços e orientações prestadas.  
14 Aruana pode ser concebido como um reino do extraordinário, o lar mítico dos orixás e dos espíritos superiores, presente 
na cosmologia afro-brasileira. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.9906


MASSOLA, Gisele; CASTRO, Michele. Cómpósitóras e cantóras negras – experie ncia este tica e representatividade na mu sica 
 
 

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-25, e9906, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.9906 
 

19 

contra a população negra.  

 

Eu acho que a gente precisa falar sobre bem viver, falar sobre tecnologias de sobrevivência. 
Como é que a gente se mantém vivo? Porque a gente tá se mantendo vivo até agora. A nossa 
história é centrada na oralidade. Então, a partir dessa oralidade vamos criar tecnologias de 
informação para que a gente se mantenha vivo, e eu acho que este é o foco do meu trabalho 
(Ferreira, Jornada da Agroecologia, 26 de novembro de 2023).  

 

Concebendo a arte como forma de sobrevivência, tecnologia de vida e ensaio para outra 

existência, a artista busca, nas mulheres negras que a antecederam, compreensões alternativas para a 

vida e os afetos. Através do artístico, entende uma possibilidade de mobilização da coragem e dos 

afetos como formulação para modos de vida alternativos, por meio dos quais quebraria o que é 

refutado pela religiosidade padrão, que exclui as mulheres lésbicas negras, negando modelos de afeto 

que as representem.  

Na reconexão com as religiões e entidades africanas, busca-se a possibilidade de formulação de 

outras bases para o religioso e o espiritual, conectadas às relações de afeto das populações negras, em 

uma espiritualidade em que prevaleçam espaços para o amor, o cuidado e o direito às múltiplas formas 

de afeto, tendo como base novas formas religiosas que abarquem a diversidade das relações afetivas, 

em harmonia com outras formas de conceber as relações. É o que se costuma registrar por meio de 

adinkras15, encontrando neles formas de escrita não excludentes, diferentes das impostas pelas 

estruturas modernas de dominação dos povos e culturas negros. 

 

4. Considerações finais 

 

Aproximando-nos do fim, reafirmamos a importância das mulheres negras no processo 

criativo e na elaboração das canções. Graças a elas, foram preservados, mesmo diante de todos os 

massacres e violências a que foram submetidas as populações negras, conhecimentos que 

provavelmente teriam sido apagados em outras formas de registro ditas mais “confiáveis”, como os 

 
15Adinkra é uma tradição africana que compreende um conjunto de ideogramas que são símbolos gráficos utilizados para 
representar uma palavra ou conceito abstrato, encontrados nas estampas dos tecidos e também na cerâmica, na 
arquitetura, em objetos de bronze e peças de madeira. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.9906


MASSOLA, Gisele; CASTRO, Michele. Cómpósitóras e cantóras negras – experie ncia este tica e representatividade na mu sica 
 
 

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-25, e9906, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.9906 
 

20 

documentos escritos. Por meio da oralidade, o amor, a ancestralidade e a religiosidade presentes nas 

canções permitiram o prosseguimento do trânsito desses conhecimentos e modos de vida no tempo 

presente, bem como dos processos de resistência verificados também nos assobios, ruídos, palmas, 

gestos, etc. das mulheres negras, que acionaram, a partir dos centros das cidades, formas de vida 

paralelas ao imaginado pelo poder público.  

Não por acaso, a oralidade e o corpo foram transformados em importantes instrumentos de 

resistência à cultura dominante. Agregados aos sons vindos dos tambores, danças e cânticos, 

permitiram a comunicação com a ancestralidade e os afetos superiores, não prescindindo também dos 

elementos vindos das culturas indígenas. As religiões de matriz africana permitiram a resistência 

cultural negra mediante ritos dos povos que se agregaram no Novo Mundo, formando no Brasil a 

macumba e o candomblé e, em Cuba, a santería16 (Limonta, 2009).  

Contudo, o amálgama seguiu a forma da transmissão oral, priorizando a formação de redes de 

sociabilidade e proteção. A comunicação com o invisível garantiu não apenas a proteção, mas o 

direcionamento na vida terrena e o encontro de respostas aos problemas não solucionáveis no plano 

ordinário, como também a cura para doenças do corpo e da alma.  

Assim, a construção das canções não deixou de seguir a tradição da experiência sensível na 

manifestação da intelectualidade e formação de novos conceitos, sendo os discursos produzidos por 

mulheres negras, plataformas para a constituição de novos conhecimentos que cruzavam as avenidas 

identitárias, interseccionando-se com vidas outras que as antecederam. Como na religião, em que as 

saudações a orixás, pretos velhos e caboclos constituem a religiosidade e a comunicação com o 

invisível, na música, o visível e o invisível conectam-se como tempos multidimensionais, integrando e 

protegendo o passado, o presente e o futuro como uma só existência.  

 

AGRADECIMENTOS  

 

Agradecemos à Revista Vórtex pela abertura do dossiê temático “Música e Mulheres” e pelo 

 
16 À semelhança do caso brasileiro, a Santería ou Regla de Ocha desenvolve-se em Cuba e em outras partes do Caribe, pela 
mescla de elementos vindos das religiões de matriz africana, trazidos por povos Yorubá, como os orixás, ao catolicismo e 
as religiões dos povos originários das Américas. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.9906


MASSOLA, Gisele; CASTRO, Michele. Cómpósitóras e cantóras negras – experie ncia este tica e representatividade na mu sica 
 
 

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-25, e9906, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.9906 
 

21 

convite a diferentes áreas que desenvolvam pesquisas evidenciando a relevância das mulheres como 

produtoras de canções e discursos mais simbólicos para a existência. Lembramos também o Instituto 

Federal do Rio Grande do Sul, pelo incentivo à produção deste texto. 

 

REFERÊNCIAS  
 
ADORNO, Theodor W; HORKHEIMER, Max. O iluminismo como mistificação das massas. In: 
A Indústria cultural e sociedade. 5ª ed São Paulo: Paz e Terra, 2002. 169-214p.  
 
ALBIN, Ricardo C. O livro da MPB: a história de nossa música popular de sua origem até hoje. 
Rio de Janeiro: Ediouro, 2003.  
 
ABREU, Martha; XAVIER, Giovana; MONTEIRO, Lívia; BRASIL, Eric (Orgs.). Cultura negra 
vol. 1 – Festas, carnavais e patrimônios negros. Rio de Janeiro: EUFF, FAPERJ, 2018a. 
 
ABREU, Martha; XAVIER, Giovana; MONTEIRO, Lívia; BRASIL, Eric (Orgs.). Cultura negra 
vol. 2 – Trajetórias e lutas de intelectuais negros. Rio de Janeiro: EUFF, FAPERJ, 2018b.  
 
AKOTIRENE, Carla. Interseccionalidade. 6ª ed. São Paulo: Jandaíra, 2022.  
 
BONDÍA, Jorge Larrosa. Notas sobre a experiência e o saber de experiência. In: Revista Brasileira 
de Educação. n.19, p.20-28, 2002. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/rbedu/a/Ycc5QDzZKcYVspCNspZVDxC/?format=pdf&lang=pt. Acesso 
em: 15 out. 2024. 
 
BURNS, Mila. Dona Ivone Lara: sorriso negro. Rio de Janeiro: Ed. Cobogó, 2021. 
 
BRUNO, Leonardo. Canto das rainhas: o poder das mulheres que escreveram a história do 
samba. Rio de Janeiro: Agir, 2021. 
 
CAPONE, Stefania. A busca da África no candomblé: tradição e poder no Brasil. 2ª ed. Rio de 
Janeiro: Pallas, 2018. 
 
COLLINS, Patrícia Hill. Interseccionalidade. São Paulo: Boitempo, 2021.  
 
COSTA, Júlia Raquel Farias da; ALBUQUERQUE, Daniela Eugênia Moura de. O papel 
informativo do Griô nos equipamentos informacionais do Nordeste do Brasil. In: P2P & 
Inovação, Rio de Janeiro, RJ, v. 10, n. 2, p. 1-22, 2024. Disponível em: 
https://revista.ibict.br/p2p/article/view/6971. Acesso em: 23 de abr. 2025 
 
CRUIKSHANK, Julie. Tradição oral e história oral: revendo algumas questões. In: FERREIRA, 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.9906
https://www.scielo.br/j/rbedu/a/Ycc5QDzZKcYVspCNspZVDxC/?format=pdf&lang=pt
https://revista.ibict.br/p2p/article/view/6971


MASSOLA, Gisele; CASTRO, Michele. Cómpósitóras e cantóras negras – experie ncia este tica e representatividade na mu sica 
 
 

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-25, e9906, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.9906 
 

22 

Marieta de M.; AMADO, Janaína (org.). Uso e abusos da história oral. 8. ed. Rio de Janeiro: 
Editora FGV, 2006. 149-164p. 
 
DIEDERICHSEN, Maria. C. Pesquisar com a Arte: ética e estética da existência. In: Educação & 
Realidade, v.44, n.4, 2019. 1-24p.  
 
ELIAS, Norbert. A sociedade de corte. 2ª ed. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1990.  
 
ENTREVISTA. Bia Ferreira e o Amor como tecnologia de sobrevivência. In: A Voz da Cama.  
Disponível em: 23 de maio de 2019. https://www.youtube.com/watch?v=jCd3a-2DBLE&t=1s. 
Acesso em: 02 de set. 2024. 
 
FOUCAULT, Michel. Sobre a genealogia da ética: uma revisão do trabalho. In: RABINOW, Paul; 
DREYFUS, Hubert. Michel Foucault, uma trajetória filosófica. Rio de Janeiro: Forense 
Universitária, 1995. 231-291 p. 
 
GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo afro-latino-americano. In:  Por um feminismo afro-
latino-americano: ensaios e intervenções. 5ª ed. Rio de Janeiro: Zahar, 2020, 139-150p. 
 
HALL, Stuart. Cultura e Representação. Rio de Janeiro: Apicuri 2016. 
 
HALL, Stuart. Da diáspora: identidades e mediações culturais. 2ª ed.Belo Horizonte: UFMG, 2020. 
 
HAMPÂTÉ BÂ, Amadou. A tradição viva. In: História geral da África I: metodologia e pré-
história da África. Brasília: UNESCO, 2010. Disponível em: 
https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000190249/PDF/190249por.pdf.multi. Acesso em: 6 
jul. 2024. 
 
HERMANN, Nadja. O insondável corpo na ética. Ijuí: Unijuí, 2023.  
 
HERMANN, Nadja. Ética e estética: a relação quase esquecida. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2005.  
 
HOLLANDA, Heloísa B. Feminista, Eu? Literatura, cinema novo e MPB. Rio de Janeiro: Bazar 
do Tempo, 2022. 
 
HOOKS, bell. Tudo sobre o amor: novas perspectivas. São Paulo: Elefante, 2021. 
 
KILOMBA, Grada. Memórias de Implantação: episódios de racismo cotidiano. 5ª ed. Rio de 
Janeiro: Cobogó, 2019. 
 
LIMA, Lurian José Reis da Silva. De Ismael Silva ao presente: por uma história antirracista da 
música popular. In: BESSA, Virgínia de A.; PÉREZ Juliana G. (ed.). História das Músicas do 
Brasil: Sudeste.  Vitória: Associação Nacional de Pesquisa e Pós-Graduação em Música, 2023. 308-

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.9906
https://www.youtube.com/watch?v=jCd3a-2DBLE&t=1s
https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000190249/PDF/190249por.pdf.multi.


MASSOLA, Gisele; CASTRO, Michele. Cómpósitóras e cantóras negras – experie ncia este tica e representatividade na mu sica 
 
 

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-25, e9906, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.9906 
 

23 

339p.  
 
LIMONTA, Ileana de Las Mercedes Hodge.  Cultura de Resistência e resistência de uma 
identidade cultura: a santería cubana e o candomblé brasileiro (1950-2000). Tese de Doutorado: 
Salvador, Faculdade de Filosofia de Ciências Humanas, UFBA. Disponível em: 
<https://repositorio.ufba.br/handle/ri/11253>. Acesso em: set. 2024. 
 
LOPONTE, Luciana. Gênero, arte e educação: resistências e novas paisagens do possível. In: 
Cartema, n8,v.8, p.81–96, 2020. Disponível em: 
<https://doi.org/10.52583/cartema.v8i8.248458>. Acesso em: abr. 2024. 
 
MBEMBE, Achille. Necropolítica. 3. ed. n-1 edições São Paulo: 2018. 
 
MOURA, Roberto. Tia Ciata e a Pequena África no Rio de Janeiro. 2ª ed. Rio de Janeiro: 
Secretaria Municipal de Cultura do Rio de Janeiro, 1995, 178p. 
 
MURGEL, Ana Carolina Arruda de Toledo. Pesquisando as compositoras brasileiras no século 
XXI. Revista do Instituto de Estudos Brasileiros, Brasil, n. 71, p. 181-192, dez. 2018. 
Disponível em: https://www.revistas.usp.br/rieb/article/view/152702. Acesso em: 22 out. 2024. 
 
MURGEL, Ana Carolina Arruda de Toledo.  Mulheres compositoras no Brasil dos séculos XIX e 
XX. In: Revista do Centro de Pesquisa e Formação. Sesc São Paulo, nº3ª, nov. 2016. p.57-72. 
Disponível em: https://www.sescsp.org.br/editorial/mulheres-compositoras-no-brasi-l-dos-seculos-
xix-e-xx-ana-carolina-arruda-de-toledo-murgel/. Acesso em: 22 out. 2024.  
 
NAPOLITANO, Marcos. História & música: História cultural da música popular. Belo 
Horizonte: Autêntica, 2016. 
 
NIETZSCHE, Friedrich. A Gaia ciência. 10ª ed. São Paulo: Ed. Schwarz, 2023. 
 
NIETZSCHE, Friedrich. Sobre a genealogia da moral: um escrito polêmico. Porto Alegre: 
L&PM, 2019.  
 
NOGUERA, Renato. Denegrindo a educação: um ensaio filosófico para uma pedagogia da 
Pluridiversidade. Revista Sul-Americana de Filosofia E Educação (RESAFE), (18), 2012. 62-73.  
 
ROSA Pires Antonilde; RÊGO Souza, Ana. Cantoras Afro-brasileiras de ópera: uma reflexão sobre 
a ausência de cantoras líricas negras nos livros de História da Música Brasileira do Século XIX. In: 
Revista Da Associação Brasileira De Pesquisadores/as Negros. As (ABPN), 9(21), 2017, 20–
36. Disponível em: <https://abpnrevista.org.br/site/article/view/224>. Acesso em 22 de abr. 2025. 
 
PEREIRA, Marcos Villela. O limiar da experiência estética: contribuições para pensar um percurso 
de subjetivação. In: Pro-posições, Campinas, v.23, n.1(67), p.183-195, jan./abr., 2012. Disponível 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.9906
https://repositorio.ufba.br/handle/ri/11253
https://doi.org/10.52583/cartema.v8i8.248458
https://www.revistas.usp.br/rieb/article/view/152702
https://www.sescsp.org.br/editorial/mulheres-compositoras-no-brasi-l-dos-seculos-xix-e-xx-ana-carolina-arruda-de-toledo-murgel/
https://www.sescsp.org.br/editorial/mulheres-compositoras-no-brasi-l-dos-seculos-xix-e-xx-ana-carolina-arruda-de-toledo-murgel/
https://abpnrevista.org.br/site/article/view/224


MASSOLA, Gisele; CASTRO, Michele. Cómpósitóras e cantóras negras – experie ncia este tica e representatividade na mu sica 
 
 

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-25, e9906, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.9906 
 

24 

em: <https://doi.org/10.1590/S0103-73072012000100012>. Acesso em: abr. 2024. 
 
PRANDI, Reginaldo. Mitologia dos Orixás. 37ª ed. São Paulo: Companhia das Letras, 2001. 
 
PIERUCCI, Antônio Flávio e PRANDI, Reginaldo. A realidade social das religiões no Brasil. 
São Paulo, Hucitec, 1996. 

RIBEIRO, Katiúscia (2020). O futuro é ancestral. In: Le Monde Diplomatique. Disponível em: 
<https://diplomatique.org.br/o-futuro-e-ancestral/>. Acesso em: 25 abr. 2025. 
 
OLIVEIRA, Eduardo (2012). Epistemologia da Ancestralidade. Disponível em: 
<https://filosofia-africana.weebly.com/uploads/1/3/2/1/13213792/eduardo_oliveira_-
_epistemologia_da_ancestralidade.pdf>. Acesso em: 25 abr. 2025. 
 
SOARES, Carlos Eugênio Líbano. Comércio, nação e gênero: As Negras Minas Quitandeiras no 
Rio de Janeiro 1835-1900. In: Revista do Mestrado em História. Vassouras, v.4, n1, p.55-78, 
2002. Disponível em: 
<https://rio.rj.gov.br/dlstatic/10112/4204431/4154788/mercado_minas.pdf>. Acesso em: 04 
set.2024. 
 
SODRÉ, Muniz. Samba o dono do corpo. 2ª ed. Rio de Janeiro: Mauad, 1998. 
 
TONI, Flávia. Acervos musicais, os pioneiros e a situação atual: o musicólogo e colecionador Mário 
de Andrade. In: ARAÚJO, Samuel; PAZ, Gaspar; CAMBRIA, Vincenzo (org.) In: Música em 
debate. Rio de Janeiro: Mauad X, Faperj, 2008, p. 57. 
 
WERNECK, Jurema. O samba segundo as Ialodês: mulheres negras e cultura midiática. São Paulo: 
Educitec, 2020. 
 
 
SOBRE OS AUTORES 

 
Gisele Massola é professora visitante do Mestrado Profissional Informática na Educação (IFRS/Campus Porto Alegre). 

Doutora em Educação (UFRGS/2015); Mestra em Educação (ULBRA/2009), Licenciada em História (ULBRA/2003); 

Graduanda em Psicologia (FACEFI). É pesquisadora vinculada ao campo dos Estudos Culturais em Educação com 

interesses nas temáticas de Identidades e Diferenças, Estudo das Relações Étnico Raciais e Diversidade. Atualmente está 

vinculada ao projeto de pesquisa “Educação comparada Brasil e Portugal: autorreflexão sobre utilização de Tecnologias 

de Informação e Comunicação” no qual consiste em desenvolver estudos comparados entre o Brasil e Portugal acerca da 

inserção, do uso e formas de abordagem das tecnologias na educação básica. ORCID: https://orcid.org/0000-0001-9110-

1381. E-mail: gisele.massola@poa.ifrs.edu.br 

 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.9906
https://doi.org/10.1590/S0103-73072012000100012
https://filosofia-africana.weebly.com/uploads/1/3/2/1/13213792/eduardo_oliveira_-_epistemologia_da_ancestralidade.pdf
https://filosofia-africana.weebly.com/uploads/1/3/2/1/13213792/eduardo_oliveira_-_epistemologia_da_ancestralidade.pdf
https://orcid.org/0000-0001-9110-1381
https://orcid.org/0000-0001-9110-1381
mailto:gisele.massola@poa.ifrs.edu.br


MASSOLA, Gisele; CASTRO, Michele. Cómpósitóras e cantóras negras – experie ncia este tica e representatividade na mu sica 
 
 

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-25, e9906, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.9906 
 

25 

Michele Doris Castro é doutoranda em Educação pela Universidade Federal do Rio Grande do Sul (UFRGS). E investiga 

a música como possibilidade de Experiência Estética e formação de subjetividade para mulheres negras. É também mestra 

em Educação (UFRGS, 2014) e graduada em Licenciatura em Ciências Sociais (UFRGS, 2010). Professora de Sociologia 

do Instituto Federal de Educação, Ciência e Tecnologia do Rio Grande do Sul (IFRS). Com especialização em 

Psicopedagogia (2019) e História e Cultura Afro-brasileira (2019). ORCID: https://orcid.org/0009-0004-2281-6120. E-

mail: michele.castro@veranopolis.ifrs.edu.br 

 

CREDIT TAXONOMY 

 
Gisele Massola 

X Conceptualização  Recursos 
X Curadoria de dados  Software 
X Análise formal  Supervisão 
 Aquisição de financiamento  Validação 

X Investigação  Visualização 
X Metodologia X Escrita – manuscrito original 
 Administração do projeto X Redação–- revisão e edição 

 
Michele Doris Castro 

X Conceptualização  Recursos 
X Curadoria de dados  Software 
X Análise formal  Supervisão 
 Aquisição de financiamento  Validação 

X Investigação  Visualização 
X Metodologia X Escrita – manuscrito original 
 Administração do projeto X Redação–- revisão e edição 

https://credit.niso.org/ 

 

DISPONIBILIDADE DE DADOS DE PESQUISA 

 

- Uso de dados não informado; nenhum dado de pesquisa gerado ou utilizado. 

 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.9906
https://orcid.org/0009-0004-2281-6120
https://credit.niso.org/

