
 
 
Revista Vó rtex | Vórtex Music Jóurnal | ISSN 2317–9937 | http://vórtex.unespar.edu.br/  
DOI: https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.9681  

Women in the practice of Mbira in Mozambique: breaking down gender barriers. Recebidó em 10/09/2024. Apróvadó em 
31/01/2025. Dispóní vel ónline: 20/08/2025. Editór: Dr. Felipe de Almeida Ribeiró; Dr. Fabió Guilherme Pólettó. Editóras cónvidas: 
Dra. Ine s de Almeida Rócha; Dra. Luciana Requia ó. Creative Cómmóns CC-BY: https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/  
 

 

 

 

ARTIGO ORIGINAL – DOSSIÊ “MÚSICA E MULHERES” 

As mulheres na prática da mbira em Moçambique: rompendo 

barreiras marcadas pelo gênero 
Micas Orlando Silambo  

Universidade Edurdo Mondlane, Escola de Comunicação e Artes, Departamento de Artes | Maputo, Moçambique  

 

Resumo: Este artigo avalia a contribuição das mulheres 
na prática da mbira em Moçambique na 
contemporaneidade, rompendo as barreiras históricas 
estabelecidas pelo gênero. Sob as lentes pós-coloniais e 
decoloniais, analisam-se trabalhos da etnomusicologia 
que ausentam as mulheres na prática da mbira, devido: 
a demonização da prática de mbira na África; a 
atribuição de maior autoridade aos homens; a proibição 
de mulheres menstruadas de comparecer em cerimônias 
espirituais; a masculinização da mbira; e a objetificação 
de mulheres para satisfação sexual. Com base nas 
histórias orais, entrevistas, observações, notas de campo, 
pesquisa bibliográfica e registros fotográficos 
constatou-se que as mulheres, foram apenas subjugadas, 
mas não derrotadas – suas ações renascem uma 
perspectiva africana na contemporaneidade. Elas, como 
cantautoras, trazem suas vivências e visões para o centro 
do discurso seja na composição, na construção, na 
execução ou na reverberação da mbira. O seu 
protagonismo desnaturaliza estereótipos canônicos da 
prática e pesquisa da mbira. A luta continua. 

 

 Abstract: This article evaluates the contribution of 
women in the practice of mbira in Mozambique today, 
breaking down the historical barriers established by 
gender. Under post-colonial and decolonial lenses, this 
article analyses ethnomusicological works that absent 
women in the practice of mbira, due to: the 
demonization of the practice of mbira in Africa; the 
attribution of greater authority to men; the prohibition 
of menstruating women from attending spiritual 
ceremonies; the masculinization of mbira; and the 
objectification of women for sexual satisfaction. Based 
on oral histories, interviews, observations, f ield notes, 
literature research, and photographic records, it emerged 
that women were only subjugated, but not defeated – 
their actions revive an African perspective in 
contemporary times. As cantautoras, they bring their 
experiences and visions to the center of the discourse, 
whether in the composition, manufacture, performance 
or transmission of the mbira. Their protagonism 
denaturalizes canonical stereotypes of mbira practice 
and research. The struggle continues. 

 
 

Palavras-chave: Mulheres, Gênero, Prática da mbira, 
Moçambique, Contemporaneidade. 

 Keywords: Women, Gender, Mbira practice, 
Mozambique, Contemporaneity. 

  

http://vortex.unespar.edu.br/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://orcid.org/0000-0002-4682-043X


SILAMBO, Micas Orlandó. As mulheres na pra tica da mbira em Móçambique: rómpendó barreiras marcadas peló ge neró 
 

  

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-44, e9681, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.9681 
 

2 

m África, em particular Moçambique, o colonialismo reprimiu as artes musicais suas 

canções, danças, instrumentos musicais e indumentária. Estas artes se teciam 

integralmente, ou seja, numa performance, filosoficamente africana, uma parte dependia 

da outra, traduzindo o princípio Wumunhu1. 

“Em África, música pode ser a dança que se ouve; e dança, a música que se vê” (Freire, Graeff, 

2020, p. 120). Eu danço porque tu cantas; Eu canto porque tu danças; Eu danço porque tu tocas; Eu 

toco porque tu danças; Eu canto porque tu tocas; Eu toco porque tu cantas; O meu sinal gestual e 

sonoro é assim, porque visto essa pele, essas missangas, ....; Faço isso porque temos propósito; Somos 

interdependentes; A munhu i munhu ha vanhu2. Portanto, uma pessoa é apenas uma pessoa através 

de outras pessoas; uma parte de artes musicais africanas é significativa junto das outras.  

Entretanto, reprimindo uma das partes das artes musicais, reprime-se toda cultura. Mulheres 

africanas visionárias e conscientes da agenda deste fenômeno repreensivo buscaram ações 

reacionárias, por exemplo na prática da mbira (fig. 1). 

 

FIGURA 1 – Mbira nyunganyunga3. 
 

 
 

Fonte: Arquivo do autor 

 
1 Da língua moçambicana xiChangana comumente falada na província de Gaza, Sul de Moçambique. 
2 Do xiChangana (eu sou, porque você é); 
3 Construida na Xitata Luteria Africana. 

E 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.9681


SILAMBO, Micas Orlandó. As mulheres na pra tica da mbira em Móçambique: rómpendó barreiras marcadas peló ge neró 
 

  

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-44, e9681, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.9681 
 

3 

Há relatos de que a relocação da mbira em Moçambique contemporâneo deu-se com o 

aparecimento da banda feminina Licuti criada, no início da primeira década do século XXI, em 

Maputo pela moçambicana “falecida Lídia Mati (fig. 2) que era uma grande executante da mbira, a 

primeira mulher que executou a mbira nyunganyunga em Moçambique, [...] no contexto 

contemporâneo” (Dos Marquile, 2022).  

 
FIGURA 2 – Lídia Mati segurando uma mbira embutida na cabaça. 

 

 
 

Fonte: Jornal a Verdade 
 
Segundo narra uma das fundadoras dessa banda, a Clementina Uamusse (2022), “Ela 

[referindo-se a Lídia] sempre pensou que fosse bom que criássemos um grupo de mulheres focadas 

na música tradicional. [...] Então, quando ela falou-me isso eu fiquei interessada”. 

É por esta iniciativa que Uamusse (2022) lembra-se da Mati como “uma mulher guerreira 

[com] pujança – essa coisa de dizer nós mulheres somos capazes, não fiquemos na dependência [...]”. 

A pujança da Lídia era notável no seu desempenho artístico como multi-instrumentista. “Para além 

de cantar e dançar, – porque ela foi bailarina da orquestra Marrabenta – ela tocava percussão, mbira 

e hudo”, diz Uamusse (2022). 

A performance dessas mulheres mostrava as racionalizações epistemológicas africanas das artes 

musicais como uma ciência que integra, conceitualmente, o som, a coreografia, o gesto e a criatividade 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.9681


SILAMBO, Micas Orlandó. As mulheres na pra tica da mbira em Móçambique: rómpendó barreiras marcadas peló ge neró 
 

  

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-44, e9681, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.9681 
 

4 

na performance dos instrumentos musicais africanos. Por estás experiências, “[as membras da] banda 

Licuti foram as que trouxeram esse despertar para as pessoas em relação à prática da mbira” (Dos 

Marquile, 2022). Que outras mulheres moçambicanas tomaram consciência da necessidade da 

prática da mbira? Qual tem sido o seu papel nesta prática? O que move essas mulheres a praticar a 

mbira? 

Partido destas perguntas, este artigo avalia a contribuição das mulheres na prática da mbira em 

Moçambique na contemporaneidade, rompendo as barreiras históricas estabelecidas pelo gênero e 

reconhecendo os diferentes lugares de fala4 e de experiência, para reconstruir uma história que não se 

pense única. 

O alcance desse objetivo nos ajudou a revalorizar as mulheres como sujeitas do conhecimento 

e das práticas musicais em prol de um bem comum, dos direitos humanos que incluem os direitos das 

mulheres, das comunidades locais, que ainda não estão contempladas dignamente pelos estudos e 

ações em música na contemporaneidade. 

Em princípio, diz Mukhavele (2022, p. 48), tudo o que se origina e ocorre em um tempo e lugar 

específicos pode ser considerado contemporâneo a esse tempo e lugar. Assim, continua o autor, o que 

antes era contemporâneo em algum lugar, hoje pode ser considerado tradicional ou qualquer outra 

coisa em outro lugar, dependendo de como se desenvolveu, como foi adquirido e como está sendo 

usado. Por exemplo, o lamelofone (considerado nome genérico de vários tipos de mbira) é um 

instrumento musical tradicional entre os Shona e outros povos Bantu subsaarianos, que o herdaram 

de seus ancestrais e o utilizam para executar sua música tradicional, embora não se limitem a ela. 

Entretanto, o mesmo lamelofone é abordado como um instrumento contemporâneo em outros 

lugares, por exemplo, na Europa ou nos EUA, por músicos que o utilizam para compor e executar 

música contemporânea (Mukhavele, 2022). Assim, o termo contemporâneo é variável e dinâmico no 

tempo e espaço. O seu uso implica o diálogo entre o passado e o presente, sugerindo o futuro; e faz a 

ponte e a fusão de culturas outrora geográfica e historicamente distantes em uma nova cultura 

híbrida; dessa forma, revivem as culturas antigas e se sustentam as novas, abrindo caminho para uma 

cultura [atualizada] (Mukhavele, 2022). 

 
4 Djamila Ribeiro (2017). 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.9681


SILAMBO, Micas Orlandó. As mulheres na pra tica da mbira em Móçambique: rómpendó barreiras marcadas peló ge neró 
 

  

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-44, e9681, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.9681 
 

5 

Nesta linha, o American Heritage Dictionary of the English Language define o termo 

contemporâneo, entre outros conceitos, como algo pertencente ao mesmo período de tempo. Na base 

dessa definição, nesta pesquisa se estudam mulheres que praticam a música da mbira na atualidade e 

que pertencem e vivem na mesma época que nós, uma época marcada por características do período 

atual; entretanto, como o passado precede e condiciona o presente, também se apresenta uma 

descrição sobre as pessoas precursoras na história da mbira. 

Para analisar a contribuição das mulheres na prática da mbira são explicadas as atividades que 

elas exercem para reconstruir a sua autoestima e aliviarem-se da supremacia masculina vigente nessa 

cultura. O estudo se insere na abordagem pós-colonial para desbloquear inibições e tensões que 

prevalecem nas relações entre homens e mulheres, o que está impedindo o bem-estar. Por exemplo, a 

inibição de um determinado sexo ou classe social de tocar certos instrumentos musicais, incita a 

desvalorização e descaracterização das práticas locais africanas, por projectos como a escravidão, 

colonialismo, imperialismo, etc. A função do conceito pós-colonial é caracterizar a mudança nas 

relações globais que marca a transição desse imperialismo para o momento da pós-independência ou 

da pós-descolonização” (Hall, 2003, p. 107). A ruptura que os estudos pós-coloniais impõem nos 

desafia a interrogar as formações discursivas imperiais e “[...] reescrever a história através das vozes 

silenciadas” (Pezzodipane, 2013, p. 95).  

Assim, a visão pós-colonial enuncia o negligenciado pelas correntes eurocêntricas, trazendo à 

prática temas como desigualdades sociais, autoritarismo, etc., proporcionando a pluralidade de vozes. 

Esta ruptura colabora com projetos da decolonialidade de saber que “pede estar atento a vozes, 

narrativas relatadas a partir de experiências locais e legados de histórias ancestrais” (Castro, 2021, p. 

1053). A abordagem da decolonialidade do saber5 possibilita um “entrelace de saberes, como os 

academicamente legitimados e aqueles que encarnam vivências comunitárias e heranças culturais de 

povos originais e escravizados” (Castro, 2021, p. 1054). As teorias pós-coloniais, assim, funcionem 

“como instrumento de análise de relações de hegemonia e desvelamento da colonialidade do saber 

segundo uma estratégia de resistência a sistemas de conformação da tendência hierarquizante da 

diferença, como seja, por exemplo, o eurocentrismo” (Mata, 2014, p. 31). 

 
5 Sobre o pensamento da decolonialidade ver Aníbal Quijano (2000) e Santiago Castro-Gómez; Ramón Grosfoguel 
(2007). 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.9681


SILAMBO, Micas Orlandó. As mulheres na pra tica da mbira em Móçambique: rómpendó barreiras marcadas peló ge neró 
 

  

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-44, e9681, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.9681 
 

6 

Para que os defensores do pós-colonialismo e da decolonialidade possam trazer transformações 

concretas nas suas intervenções, é importante abordar plenamente os prejuízos remanescentes das 

épocas pré-colonial e colonial se bem que, algumas das suas mazelas, continuam vivas até a nossa 

contemporaneidade daí que, ao longo do texto, se abordam, primeiramente, situações de mulheres 

que tiveram um protagonismo na prática da mbira antes da nossa era, e depois foca-se para histórias 

orais de mulheres atuantes na contemporaneidade. 

A história oral foi um método que possibilitou “[...] lançar um olhar político sobre o passado, 

procurando especificar e relacionar sujeitos, fatos, significados, passado, presente e perspectivas 

futuras, [...]” (Almeida; Koury, 2014, p. 200). A história oral foi concebida, nessa pesquisa, como 

uma entrevista detalhada de vivências de mulheres praticantes da mbira que são, geralmente, excluídas 

ou marginalizadas nos relatos históricos convencionais, mas que a cada dia lutam para legitimar as 

vivências comunitárias e heranças culturais dos africanos. Portelli (1997, p. 31) sustenta que as “fontes 

orais contam-nos, não apenas o que o povo faz, mas o que queria fazer, o que acreditava estar fazendo 

e o que agora pensa que fez”. Dessa maneira, as experiências e memórias proporcionadas pelas 

histórias orais das mulheres protagonistas da prática da mbira serviram como um documento oral e 

ajudaram a estabelecer uma polifonia de vozes que se implicam na picotagem da colonialidade de saber 

e poder6.  

A coleta e organização das informações foi baseada nos seguintes procedimentos: entrevista 

semiestruturada, observação participante, notas de campo, registro fotográfico e pesquisa 

bibliográfica. As entrevistas semiestruturadas – considerando toda a sua flexibilidade – foram 

realizadas, transcritas e organizadas com vista construir as percepções das mulheres – Beauty Alves 

Sitoe, Virgínia Pedro Uamusse, Delta Cumbane – quanto a sua participação na prática da mbira. 

Desde 2020 tenho participado junto dessas mulheres de Saraus Culturais e da Festa de Mbira realizada 

anualmente em Maputo (Moçambique), observando de forma participativa outras experiências não 

passíveis de serem coletadas através de entrevistas. A observação participante significou, por um lado, 

prestar atenção, vigiar, ouvir e sentir o que estava acontecendo nas performances, e por outro, levar 

uma vida junto das pessoas que fazem parte do fenômeno musical (Ingold, 2014). Esta observação 

 
6 Sobre colonialidade ver  Aníbal Quijano (2007). 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.9681


SILAMBO, Micas Orlandó. As mulheres na pra tica da mbira em Móçambique: rómpendó barreiras marcadas peló ge neró 
 

  

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-44, e9681, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.9681 
 

7 

envolveu notas de campo como uma extensão das reflexões dos fatos vivenciados, favorecendo o 

registro de acontecimentos diários relacionados com o seu protagonismo na prática da mbira. 

Igualmente, ao longo do texto uso documentos fotográficos por mim registrados para elucidar certos 

depoimentos. Tenho interagido com essas mulheres em muitas atividades em prol da mbira o que 

tem ajudado a reavaliar várias informações. Sou tocador de mbira, tenho estudado e pesquisado a sua 

música desde 2008, principalmente por intermédio dos projetos Mukhambira, Xitata Luthier 

Africana, Waka Mbira, Modern Mbira implicados na revalorização dos instrumentos musicais 

africanos e suas práticas. Na descrição textual uso nomes reais das mulheres pesquisadas conforme as 

suas autorizações. A pesquisa bibliográfica foi realizada durante todo trabalho e possibilitou a 

obtenção de documentos científicos que discutem sobre a mbira e as mulheres na sua prática. 

Por fim, este artigo é uma expansão de textos apresentados no X Encontro Nacional da ABET, 

no XXXIII Congresso da ANPPOM e em alguns subcapítulos da tese de doutoramento (Silambo, 

2021, 2023, 2023a). 

 
1. Universo da mbira 

 
Embora existam estudos que descrevem a mbira, julgo importante abordar, ainda que 

resumidamente, o que é este artefato cultural. Na tese de Mukhavele (2022, p. 133) a mbira é 

“reconhecida como uma invenção, exclusivamente, africana [...]”7. Este instrumento musical é 

constituído por lamelas (palhetas ou teclas) metálicas ou vegetais. 

Em visão africana8, ela faz parte dos instrumentos melódicos arranhados de afinação fixa. É 

melódico, porque produz alturas definidas; Arranhado, pois o performer – através de dois ou três 

dedos – arranha as lamelas; É caracterizado por uma afinação fixa, pois é ajustado durante a 

construção (Silambo, 2023, p. 21). 

  

 
7 “Acknowledged as a uniquely African invention, […]” (Mukhavele, 2022, p. 133). 
8 Sobre este sistema de classificação ver Nzewi (2007, p. 161). 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.9681


SILAMBO, Micas Orlandó. As mulheres na pra tica da mbira em Móçambique: rómpendó barreiras marcadas peló ge neró 
 

  

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-44, e9681, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.9681 
 

8 

A mbira se apresenta em distintas designações: mbira nhare, mbira njari ou mbira dzaVadzimu, 

mbira dzavandau, mbira nyunganyunga, matepe/ madhebhe dza mhondoro/hera, mbira 

kwanangoma, kalimba e karimba usados em Zimbabwe; ringa, rissange, quisanje, likembe, kisanji, 

ocisanji e cisanzi em Angola; kalimba, ndimba, njari, njari huru, ndandi e kankobele em Zâmbia; 

luliimba, ilimba e marimba madogo em Tanzânia; enate, karanyane, taon e runba em Botswana; 

nsantse e nyonganyonga em Malawi; thishanji e kangombyo em Namíbia; Likembe em Congo; 

kadongo em Uganda; timbrh em Camarões e agidigbo em Nigéria9. 

Segundo Duarte (1980), Dias (1986) e Silva (2016) a família da mbira se encontrava 

predominantemente no norte e centro de Moçambique sob designações como: chityatya/chitata nas 

províncias de Cabo Delgado, Nampula e Niassa; Kansantse em Zambézia; mbira em Manica e Sofala. 

Em Manica também existe a mbira nyonganyonga; Estes autores ainda pontuam nsantse/kalimba na 

província de Tete; Marimba no distrito de Mabote (Inhambane). Mukhavele em seu estudo 

menciona a mbira ya xindawu em Gaza. 

A origem dessa família dos instrumentos tem sido consensualizada duplamente. Kubik (1998, 

p. 24) descreve que a invenção da mbira com lamelas de palmeira de ráfia/bambu data de 3000 anos 

atrás (1000 A.C) no Centro-Oeste de África, tendo-se disseminado pelo continente. Com o 

desenvolvimento da tecnologia de ferro as lamelas vegetais foram permutadas pelo metal no Vale do 

Zambeze há, aproximadamente, 1300 anos atrás10 (700 D.C), ver a fig. 3. 

  

 
9 Blacking (1961); Berliner (1978), Duarte (1980); Dias (1986); Williams (2000); Kubik (2002); Jah (2007); 
Gumboreshumba, (2009); Van dijk (2010); Tracey (1961, 1972, 1974, 1989).  
10 “The mbira appears to have been invented twice in Africa: a wood or bamboo-tined instrument appeared on the west 
coast of Africa about 3,000 years ago, and metal-tined lamellophones appeared in the Zambezi River valley around 1,300 
years ago” (Kubik, 1998). 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.9681


SILAMBO, Micas Orlandó. As mulheres na pra tica da mbira em Móçambique: rómpendó barreiras marcadas peló ge neró 
 

  

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-44, e9681, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.9681 
 

9 

FIGURA 3 – Disseminação da a) Mbira com lamelas de bambu; b) Mbira com lamelas de metal. 
 

 
 

Fonte: kubik (1998, p. 24) 
 

A mbira de lamelas de metal, como se percebe, floresceu nos países africanos que ocupam o 

território localizado entre os rios Zambeze e Limpopo. Este território compreende a maior parte do 

que era Rodésia do Sul (Zimbabwe), sul e centro de Moçambique, sul e leste da Zâmbia, sul do 

Malawi e norte de Transvaal na África do Sul (Tracey, 1972, p. 85). Porém, a maior literatura sobre 

este instrumento é resultado de pesquisas realizadas em Zimbabwe, trazendo outros países, caso de 

Moçambique, como espaços subsidiários. 

Uma das principais razões foi que a colonização inglesa em Zimbabwe não interferia, na 

totalidade, na prática e pesquisa de tradições locais, enquanto que “os portugueses não viam com 

bons olhos a vinda de outros estrangeiros e dificultavam qualquer tentativa de pesquisa séria nos 

territórios africanos controlados por eles [como Moçambique], quer em assuntos sociais, economia 

e antropologia [ou nas artes]” (Mondlane, 1969, p. 16). 

Enquanto Moçambique vivia este silenciamento, a mbira em Zimbabwe continuou a ser 

integrada em rituais de nomeação de chefes locais após a morte do antecessor, pedido de chuva, 

agradecimento aos ancestrais pela proteção e boa colheita, festas de bebidas tradicionais para matar a 

sede dos ancestrais, iniciação ou possessão espiritual e para propósitos de cura, e boas-vindas ao 

espírito dos mortos após a morte de um idoso11 (Gumboreshumba, 2009, p. 31; Matiure, 2009, p. 

29). 

 
11 Essas cerimônias são realizadas em qualquer mês, com exceção de novembro, pois, de acordo com as crenças dos 
vaZezuru (parte dos vaShona), é um tabu fazer qualquer ritual neste mês, já que ele é dedicado ao descanso do espírito 
ancestral após ele ter trabalhado o ano todo (Matiure, 2009, p. 28). 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.9681


SILAMBO, Micas Orlandó. As mulheres na pra tica da mbira em Móçambique: rómpendó barreiras marcadas peló ge neró 
 

  

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-44, e9681, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.9681 
 

10 

Com a luta e pesquisa realizadas por moçambicanos seja no Zimbabwe e/ou em Moçambique, 

a mbira voltou a ser integrada em performance de moçambicanos para moçambicanos e para o 

mundo. Mukhavele (2022) e Silambo (2023) apontam que a mbira mais usada e divulgada em 

Maputo (Moçambique) é a mbira nyunganyunga (fig. 1). Ela existia em Moçambique com o nome 

karimba. Outrora foi levada deste país para Zimbabwe por Jege A. Tapera.  Este zimbabuano nasceu 

por volta de 1905 no distrito de Murehwa, na então Rodésia do sul (Tracey, 1961). Quando tinha, 

aproximadamente, 25 anos, Tapera decidiu viajar do seu distrito para o nordeste da província de Tete, 

centro de Moçambique. 

Nesse território, ele ouviu o nsantse (kansantse) conhecido como karimba, tocada pelos vaSena 

e vaNyungwé durante a década de 1930. A partir desse envolvimento Tapera obteve uma karimba e 

um repertório que, posteriormente, levou para Zimbabwe. 

Por volta da década de 1960, este Muridzi wembira, como é conhecido o tocador da mbira na 

língua shona, levou a karimba de treze lamelas (fig. 4) dos vaNyungwé de Tete para o seu país e 

designou-a de mbira nyungwé nyungwé. Matiure (2008, p. 85), explica que “Jege Tapera cunhou 

este termo para significar que obteve e aprendeu esse instrumento com praticantes vaNyungwé de 

Moçambique”12, entretanto, posteriormente, Maraire fez adaptação deste rótulo para mbira 

nyunganyunga. 

  

 
12 “Jege Tapera coined this term to signify that he obtained and learned this instrument from Nyungwe musicians in 
Mozambique” (Matiure, 2008, p. 85). 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.9681


SILAMBO, Micas Orlandó. As mulheres na pra tica da mbira em Móçambique: rómpendó barreiras marcadas peló ge neró 
 

  

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-44, e9681, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.9681 
 

11 

 
FIGURA 4 – Karimba de 13 lamelas. 

 

 
 

Fonte: Tracey (1961, p. 46) 
 

A partir de suas pesquisas, Jege Tapera junto de Andrew Tracey adicionaram duas lamelas à 

karimba. Ainda, foi ajustada, ligeiramente, a afinação das lamelas numa tábua harmônica de madeira 

mais resistente (Matiure, 2008, p. 85). 

Com essas remodelações, no decurso da década 1960, a mbira nyunganyunga passou a possuir 

quinze lamelas, adequando-se à música dos vaShona de Zimbabwe. Desde a implantação da 

Mukhambira em 2005, este instrumento voltou a Moçambique, em particular Maputo, ganhando 

outras características: incremento do número de lamelas, novas técnicas de fixação das lamelas, 

inovações das madeiras, novos timbres, novos estilos musicais e contextos de uso e produção. 

Em termos de sua constituição a mbira contemporânea é composta por uma tábua harmônica, 

um cavalete, um travessão ou barra, os ganchos e as lamelas ou teclas (fig. 5). 

  

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.9681


SILAMBO, Micas Orlandó. As mulheres na pra tica da mbira em Móçambique: rómpendó barreiras marcadas peló ge neró 
 

  

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-44, e9681, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.9681 
 

12 

FIGURA 5 – Partes da mbira nyunganyunga. Legenda: 1. Tábua; 2. Barra; 3. Cavalete; 4. Prego ponte paris; 5. 
Gancho; 6. Lamela 

 

 
 

Fonte: Arquivo do autor 
 

Silambo (2023, p. 88) explica que a tábua é o ressoador primário da mbira. Ela ecoa por 

simpatia ao som das lamelas quando estas são arranhadas pelos dedos da pessoa tocadora. A função 

do travessão ou barra é prender as lamelas, enquanto que o cavalete apoia as lamelas e transmite a sua 

vibração à tábua. É o cavalete que estabelece a suspensão das lamelas no ar, permitindo um espaço de 

manuseamento entre as lamelas e a tábua, principalmente, nas tábuas não escavadas. O cavalete é 

segurado, por um lado, por pregos ponte paris e por outro pela pressão das lamelas assentes sobre a 

tábua através das extremidades, geralmente, não espalmadas. A mbira nyunganyunga possui dois 

registros. O registro constituído por lamelas compridas, encontradas na série abaixo, produz sons 

graves (RG) e o composto por lamelas mais curtas (série acima) produz sons mais agudos (RA). 

As teclas da mbira (nyungangunga) são, na filosofia africana, relacionadas a uma estrutura 

familiar. Maraire chamou a tecla mais baixa ou grave do instrumento de “pai [- P]”; a tecla uma oitava 

acima dessa, a “mãe [- M]”; e a tecla uma oitava acima dessa [mãe], a “criança [- F]”. Nesta estrutura 

de saber, o restante das teclas compreende quatro “famílias” de teclas semelhantes, cada uma com 

uma “mãe [- M1, 2, 3 e 4]” e “filho [- F1, 2, 3 e 4]” ou “filhos gêmeos” (duas teclas com a mesma 

altura). Havia uma tecla no instrumento, [hoje encontrada na mbira nyunganyunga como II grau], 

que não pertencia a nenhuma dessas “famílias”; Maraire chamava esta tecla de “ovelha negra [- OV]” 

ou “nota independente” (Berliner, 1978, p. 1-2), fig 6. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.9681


SILAMBO, Micas Orlandó. As mulheres na pra tica da mbira em Móçambique: rómpendó barreiras marcadas peló ge neró 
 

  

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-44, e9681, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.9681 
 

13 

 

FIGURA 6 – Relação de parentesco familiar. 
 

 
 

Fonte: Arquivo do autor 
 

Com esta filosofia sonora, entendo que a música revela, através da mbira, a maneira como a 

maior parte das famílias e grupos sociais africanos funciona: o pai é a peça chave, a mãe a segunda e 

os filhos vão se sobrepondo, flexivelmente, a essa realidade organizacional. Essa estrutura não significa 

exercer uma autoridade sobre o outro ou outra, afinal todas as lamelas (teclas) são consideradas como 

membros duma determinada família ou famílias (várias frequências sonoras da mbira) que são 

entrelaçadas rítmica, melódica e combinadamente para formarem (tocarem em união), 

coletivamente, um núcleo familiar (uma música) que intervém, abertamente, em várias situações da 

comunidade (Silambo, 2020, p. 179). 

Cada tecla é uma identidade sonora única na mbira e, por consequência, na música por esta 

produzida. O seu impacto na música depende da sua relação com as demais teclas do instrumento ou 

membros da comunidade. “Esta filosofia performativa de humanidade ancora-se na filosofia da vida 

cultural africana, na qual o indivíduo nunca é mais importante do que a comunidade/grupo” (Freire, 

Graeff, 2020, p. 124). 

Fazendo uma relação de aproximação das identidades sonoras da mbira com o sistema 

modelado colonialmente, chegaríamos a uma escala hexatônica de Fá maior formada por seis graus 

que se duplicam ou se triplicam para corresponder 15 teclas ou sons (fig. 7). 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.9681


SILAMBO, Micas Orlandó. As mulheres na pra tica da mbira em Móçambique: rómpendó barreiras marcadas peló ge neró 
 

  

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-44, e9681, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.9681 
 

14 

   

FIGURA 7 – Relação das identidades sonoras da mbira com o sistema modelado. 
 

   
 

Fonte: Arquivo do autor 
 

Ao organizar as notas aproximadas da mbira nyunganyunga forma-se uma escala diatônica 

maior sem o quarto grau (no caso Si bemól), ver a fig. 8. 

 

FIGURA 8 – Escala aproximada da mbira na nyunganyunga. 
 

 
 

Fonte: Elaborado pelo autor 
 

Atualmente, para tocar a mbira nyunganyunga arranham-se as lamelas de cima para baixo, com 

dois dedos polegares (polegar direito - pd e polegar esquerdo - pe), desconstruindo a obrigatoriedade 

de utilizar o indicador direito (id) para as teclas oito, dez, doze e catorze advogada pelos manuais 

tradicionais da mbira myunganyunga. A técnica do uso de apenas os polegares foi observada em 

Maputo nos mestres Maneto Tefula, Beauty Sitoe, Ivan Mucavel, May Mbira, Zande Mudolas etc. 

(Silambo, 2023, p. 122). Mukhavele (2022, p. 267) também ressaltou que “a maioria dos tocadores 

da nyunganyunga [em Maputo] usam apenas dois polegares”. 

As pessoas que usam esta técnica distribuem os dedos da seguinte forma: as lamelas um a oito 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.9681


SILAMBO, Micas Orlandó. As mulheres na pra tica da mbira em Móçambique: rómpendó barreiras marcadas peló ge neró 
 

  

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-44, e9681, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.9681 
 

15 

são arranhadas pelo polegar esquerdo e as lamelas oito a quinze pelo polegar direito (fig. 9). Portanto, 

elas arranham a lamela oito tanto pelo polegar direito como pelo esquerdo, dependendo do 

movimento (passagem musical) que queiram tocar na música (Silambo, 2023, p. 122). 

 

FIGURA 9 – Dedilhado da mbira nyunganyunga. 
 

 
 

Fonte: Arquivo do autor13 
 

A maior parte das canções da mbira é “gerada a partir do que, no contexto da tradição da mbira, 

denominam-se modos14, peças caracterizadas por frases de estruturas rítmico-melódicas ou 

movimentos arranhados típicos do instrumento” (Silambo, 2023, p. 92). Em teoria, os modos, são 

organizados de forma circular em um movimento cíclico constante que intercala, combinadamente, 

uma chamada e uma pergunta.  

Apresentadas estas breves informações que nos inserem na prática da mbira, segue a produção 

do conhecimento que “determina” o homem enquanto principal sujeito de pesquisa na prática da 

mbira e abrem uma investigação sobre sujeitas tocadoras de mbira. 

  

 
13 Foto captada pelo autor na exposição da Xitata Luthier Africana na 5ª edição da Festa de Mbira.  
14 Chemutengure, nhemamusasa, nyamaropa, karigamombe, bangiza, taireva, chipembere, mukatiende, kuzanga, 
mandarendare, chipundura, nhimutimu, shumba etc. (palavras oriundas do shona). 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.9681


SILAMBO, Micas Orlandó. As mulheres na pra tica da mbira em Móçambique: rómpendó barreiras marcadas peló ge neró 
 

  

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-44, e9681, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.9681 
 

16 

2. A supremacia masculina na produção do conhecimento sobre a mbira 

 

A investigação de pessoas que praticam a mbira no continente africano tem sido realizada na 

Etnomusicologia, sobretudo desde a segunda metade do século XX. Neste domínio, no livro Songs 

and tales from the dark continent Natalie Curtis Burlin (1920) apresenta as experiências do 

moçambicano muNdau15 Kamba Simango. Nessa obra, a mbira é descrita como “Mbi’la, 

instrumento dos nativos” ou “ZaTza”16, como é comumente conhecido. Curtis (1920) narra que 

depois de várias batalhas contra a escravização e colonização no distrito de Beira,  Sofala, centro de 

Moçambique, Simango conseguiu uma bolsa para estudar no Hampton Instituite na Virgínia - EUA. 

Entretanto, quando ele não estivesse estudando, se sentava sozinho e quieto, tocando a sua “mbi'la”. 

A “mbi'la” tornou-se uma companheira constante do Simango, traduzindo o amor pela música e a 

necessidade de uma auto-expressão como evidência do ressurgimento africano (fig. 10). 

 

FIGURA 10 – Kamba Simango e sua Mbi’la. 
 

 
 

Fonte: Curtis (1920, p. 8)  

 
15 Referente à pessoa da etnia Ndau predominante no centro de Moçambique. 
16 Próximo de nsantse! 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.9681


SILAMBO, Micas Orlandó. As mulheres na pra tica da mbira em Móçambique: rómpendó barreiras marcadas peló ge neró 
 

  

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-44, e9681, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.9681 
 

17 

No seguimento da produção do conhecimento, Andrey Tracey realizou no Zimbabwe uma 

pesquisa publicada pela ILAM17 em 1961 intitulada Mbira Music of Jege A. Tapera.  A pesquisa teve 

como sujeito de estudo o tocador zimbabuano Jege Tapera o qual passou ao Tracey as suas 

experiências e envolvimentos com a música de Santse, uma versão de mbira dos povos vaSena e 

vaNyungwé da província de Tete no centro de Moçambique. 

Tracey, como outros, impulsionou diversos estudos. Surgiu, assim, um livro influente sobre a 

música de mbira dos vaShona de Zimbabwe publicado pela Universidade da California Press em 1978 

com o nome The soul of Mbira: Music and Traditions of the Shona People of Zimbabwe. Neste livro, 

Paul Berliner teve sete zimbabuanos Ngwenhambiras (pessoas tocadoras avançadas em mbira) como 

sujeitos de pesquisa que o ajudaram na compreensão de elementos estruturais, socioculturais e 

conjunturais envolvidos nos rituais religiosos e seculares da mbira. Na lista inclui-se Cosmas Magaya, 

Luken Pasipamire, Ephat Mujuru, John Kunaka, Simon Mashoko, John Hakurotwi Mude e 

Mubayiwa Bandambira. Berliner (1980) publicou outro artigo John Kunaka, Mbira Maker na 

African Arts reafirmando o papel de sujeitos zimbabuanos como John Kunaka na prática da mbira.  

Durante o início do século XXI a produção continuou com Thomas Turino (2000) que 

publicou o livro Nationalists, cosmopolitans, and popular music in Zimbabwe na University of 

Chicago Press. O autor discutiu sobre vários gêneros musicais urbanos populares, particularmente a 

música jit e mbira-guitarra, que eram exclusivos do Zimbabwe. Turino explicitou as continuidades e 

os efeitos culturais paralelos do colonialismo, nacionalismo e cosmopolitismo. Para a sua discussão, 

no quesito música de mbira, tomou como sujeitos de pesquisa os zimbabuanos Thomas Mapfumo, 

Chris Mhlanga, Tute Chigamba, Ephat Mujuru, Chartwell Dutiro, Bhundu Boys e outros, assim 

como a zimbabuana Stella Chiweshe, a única mulher. 

A pauta masculina continua na dissertação do Perminus Matuire publicada pela Universidade 

de KwaZulu Natal (África de Sul) em 2009 sob o nome The relationship between Mbira dzaVadzimu 

modes and Zezuru ancestral spirit possession. O autor teve como sujeitos zimbabuanos de pesquisa 

oito homens e uma mulher. Entre os homens têm o Remigious Gwama, Samuel Mujuru, Cosmas 

Zambuko, Champkin Muringani, George Nyahwedekwe, Musafare Kamazizwa, Abraham Zharare 

 
17 International Library of African Music. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.9681


SILAMBO, Micas Orlandó. As mulheres na pra tica da mbira em Móçambique: rómpendó barreiras marcadas peló ge neró 
 

  

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-44, e9681, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.9681 
 

18 

e Tazvinga Chizema. A única mulher pesquisada neste contexto é a Cecilia Nyahwedekwe. A 

dissertação deixa explícito que durante a performance a Cecilia não entra em contato físico “direto” 

com a mbira, mas realiza ações que ajudam na evocação espiritual durante a cerimônia. 

Na dissertação Understanding form and technique: Andrew tracey’s contribution to knowledge 

of lamellophone (Mbira) music of Southern Africa, a Laina Gumboreshumba (2009) analisa o impacto 

do trabalho de tocador e pesquisador sul africano Andrey Tracey nas publicações subsequentes de 

outros estudiosos dentro do contexto da música de mbira. A autora traz uma visão mais desenvolvida 

em relação à nomenclatura, estrutura harmônica, formas de transmissão da mbira, explorando o fato 

de ela ter observado e vivenciado a música de mbira, inicialmente, com o seu pai e depois nos eventos 

de evocação dos espíritos ancestrais incluindo cerimônia de agradecimento, pedido de chuva e 

indicação dos chefes locais. 

Existem outros estudos18 sobre a prática da mbira, mas sem foco nas pessoas, por isso poucas 

pesquisas foram encontradas nesse sentido. As poucas pesquisas observadas impedem de formular 

afirmações definitivas, mas permitem detectar uma tendência que coloca a prática de mbira 

dominada pelos homens. 

Esta tendência é um instrumento eficaz de perpetuação de dominação masculina carregada de 

implicações racistas que retiram a mulher do ambiente da performance. A cultura de dominação, diz 

Hooks (2018, p. 87), ataca “a autoestima, substituindo-a por uma noção de que obtemos nosso senso 

de ser a partir do domínio do outro”. 

Esta dominação já vem sendo desafiada. Claire Jones foi uma das que em 2008 procurou 

quebrar esse paradigma através da pesquisa Shona Women ‘Mbira’ Players: Gender, Tradition and 

Nation in Zimbabwe publicada no Fórum da Etnomusicologia (UK). Neste artigo, a autora destaca 

as carreiras e experiências de cinco proeminentes tocadoras de mbira, cada uma liderando sua própria 

banda. Todas são zimbabuanas – Beauler Dyoko, Stella Chiweshe, Irene Chigamba, Benita Tarupiwa 

e Chiwoniso Maraire. 

A partir das experiências das cinco mulheres, Jones (2008) fundamenta que as barreiras que 

inibiam a participação ativa das mulheres na prática de mbira são: 1) A demonização da prática de 

 
18 Jones, 1950; Blacking, 1961; Hugh Tracey, 1969; Kaufman, 1970; Duarte, 1980; Dias, 1986; Maraire, 1991; Williams, 
2000; Kubik, 2002; Ikeya, 2006; Jahn, 2007; Gumboreshumba, 2009; Van Dijk, 2010; Jones, 2013; etc. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.9681


SILAMBO, Micas Orlandó. As mulheres na pra tica da mbira em Móçambique: rómpendó barreiras marcadas peló ge neró 
 

  

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-44, e9681, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.9681 
 

19 

mbira na África desde a chegada dos missionários cristãos em meados de 1800, que desencorajavam a 

música associada à religião tradicional e às práticas de possessão espiritual; 2) A atribuição oficial de 

um status mais elevado e maior autoridade aos homens na sociedade Shona pré-colonial; 3) O 

interesse dos maridos e pais patriarcas indígenas em manter suas esposas e filhas em casa para cuidar 

das plantações e reivindicar terras; 4) A atribuição de figuras socialmente desviantes e sexualidade 

desacreditada a muitas mulheres que migravam para as cidades urbanas; 5) A proibição de mulheres 

menstruadas a comparecer em cerimônias de possessão espiritual por acreditar-se que o sangue (cor 

vermelha) seja tão perigoso para a exposição espiritual em alguns grupos dos vaShona (Korekore); 6) 

A marginalização de atividades das mulheres por interpretações de gênero de papéis e práticas 

tradicionais que advogam não fazer parte da cultura (Shona) “mulheres tocar música”; 7) A colocação 

de mulheres para cantar, dançar e tocar Hosho (chocalho) e Ngoma (tambor) nas cerimônias, 

reservando a mbira geralmente para os homens; 8) A ideia de que as mulheres que tocam mbira eram 

carentes de uma feminilidade e comportamento apropriado, não podendo  cozinhar adequadamente, 

por exemplo; 9) As representações de músicos ou musicistas como bêbados, inconfiáveis e violadores 

ou violadoras sexuais; e 10) A expectativa dos empregadores e gerentes dos espaços de performance 

de que as mulheres durmam com eles para conseguir shows, reafirmando sua dominação sobre suas 

supostas subordinadas do sexo feminino.  

Com estas barreiras era formada uma ideologia sólida do sexismo e supremacia masculina, 

consolidando abertamente uma crescente promoção acelerada de ideias que denotavam a suposta 

inferioridade feminina e deterioração da condição social das mulheres. Assim, constrangia-se o direito 

a uma imagem positiva, comprometendo o pleno exercício da performance e autoestima da mulher 

pelo peso dos estigmas seculares. 

Portanto, falar sobre mulheres na prática da mbira é, também, ter no horizonte opressões, 

subalternizações, desigualdades, exclusões, marginalizações e interseccionadas, o que demanda de nós 

rupturas dos contextos já naturalizados e institucionalizados, a fim de que seja possível gerar espaços 

diversos para pensar, explicar e dar voz própria às mulheres que se implicam no lugar do novo. 

Esta ruptura é urgente e necessária, pois mesmo diante de uma realidade opressora, as mulheres 

sempre estiveram mais do que dispostas a colaborar com suas capacidades para a criação de um 

movimento musical justo, mas, a cada tentativa, elas eram menosprezadas e rejeitadas pelos líderes das 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.9681


SILAMBO, Micas Orlandó. As mulheres na pra tica da mbira em Móçambique: rómpendó barreiras marcadas peló ge neró 
 

  

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-44, e9681, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.9681 
 

20 

performances, pois nas palavras da Hooks (2018, p 19), “[...] estava claro que os homens queriam 

comandar e queriam que as mulheres os seguissem”. Mas, as mulheres compreenderam que jamais 

seriam libertas se não desenvolvessem uma autoestima e estratégias construtivas para mudança. 

Não à toa, os depoimentos e intervenções das cinco mulheres em Jones foram significativos/as 

para ilustrar mudanças – ainda que parciais – nas narrativas e atitudes tradicionalistas, nacionalistas, 

sexistas, de supremacia masculina, do cristianismo e, sobretudo, para demonstrar seu forte 

protagonismo na prática de mbira. 

Portanto, as mulheres expressam o orgulho pelo trabalho árduo e têm consciência de seu 

enorme poder produtivo e criativo em diversas esferas. Interessa-me pensar nessa capacidade de luta a 

partir da sua intervenção na prática de mbira, mas num contexto que ainda não foi bastante 

explorado, Moçambique.  

A escolha das mulheres moçambicanas como adequada para o desenvolvimento deste estudo 

tem a ver com a proposta da construção de um saber sistematizado, de acordo com o conhecimento 

disperso, e de incluir Moçambique no discurso académico sobre a música, em particular a de mbira. 

Reconhecer a reemergência da mulher moçambicana na prática da mbira passa por mudanças de 

paradigmas e criações de espaços de rexistências onde ela possa falar e ser ouvida. 

Afinal, o que as mulheres fazem nessa prática da mbira em Moçambique na 

contemporaneidade para romper as barreiras históricas? Para responder esta questão, este artigo 

apresenta atividades que as mulheres moçambicanas têm desempenhado para revalorizar a prática da 

mbira, segue.  

 

3. Mulheres, rompendo barreiras na prática da mbira em Moçambique na 

contemporaneidade 

 

As pessoas quando vêm o instrumento com a cabaça e lamelas, dizem é difícil [tocar], ainda 
pode-me cortar, mas eu acho que a mbira é um instrumento mais fácil e podia ser mais 
executado por mulheres, porque, primeiro, exige unhas [...] e muitas mulheres criam unhas.  

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.9681


SILAMBO, Micas Orlandó. As mulheres na pra tica da mbira em Móçambique: rómpendó barreiras marcadas peló ge neró 
 

  

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-44, e9681, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.9681 
 

21 

A epígrafe acima foi proferida pela Virgínia Pedro Uamusse (2021), em umas das nossas 

conversas, como forma de encorajar a participação ativa das mulheres na prática da mbira. A Beauty 

Alves Sitoe e Delta Acácio Cumbane como Virgínia são exemplos de mulheres que se abriram para 

os saberes da mbira. Elas aprenderam, pacientemente, os processos de construção da mbira, sua 

execução e de reverberação, desconstruindo os papéis de gênero e se distinguindo como mulheres 

capazes de contribuir na afirmação das músicas africanas e suas artes relacionadas. A atuação dessas 

mulheres mostra, conforme os depoimentos adiante, que a performance de mbira, na perspectiva 

africana, "reivindica a teoria-na-prática, que estipula que o verdadeiro conhecimento deriva da 

experiência real e interativa [...]"(Freire, Graeff, 2020, p. 113), bem como da capacidade de abstração. 

A Beauty (fig. 11) nasceu em cinco de novembro de 1991 na República da África do Sul (RSA), 

na cidade de Johannesburg, no Soweto. É filha do casal moçambicano Leonor José Timane e Alves 

Carlos Sitoe. Ela tem raízes da RSA e Moçambique, mas o seu registro oficial a identifica como 

moçambicana. 

 

FIGURA 11 – Beauty Alves Sitoe. 
 

 
 

Fonte: Arquivo do autor 
 

A sua educação formal e informal iniciou-se naquele país e se consolidou em Moçambique, 

onde chegou aos nove anos. A família dela foi a primeira instituição que deu suporte às suas 

habilidades musicais durante a infância, tendo recebido influência do seu pai, um colecionador de 

música. Nesse contexto, os exercícios de escuta ativa e reflexiva, assim como os experimentos de erros 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.9681


SILAMBO, Micas Orlandó. As mulheres na pra tica da mbira em Móçambique: rómpendó barreiras marcadas peló ge neró 
 

  

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-44, e9681, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.9681 
 

22 

e acertos pouco a pouco treinavam, autodidaticamente, as suas habilidades. Sua experiência me fez 

lembrar que 

 

A educação das artes musicais na África indígena comanda procedimentos práticos que 
começam desde a infância, quando uma criança carregada por um performer adulto 
adquire sensibilização performática empática através do performer que a carrega. Quando 
as crianças começam a andar, elas se juntam a grupos de crianças que criam performances 
autônomas. As crianças nas tradições da cultura africana se envolvem em produções 
criativas independentes, [...] (Freire, Graeff, 2020, p. 120). 

 

O pai da Beauty, enquanto um colecionador de música na sua família, fez com que ela 

adquirisse a sensibilidade performática que depois se desenvolveu em produções criativas 

independentes, tal como foi para outras mulheres. 

É no cenário familiar que nasceu o bichinho da música da Delta (figura 12), mas ele teve que 

percorrer uma distância para se concretizar. Delta nasceu na província de Inhambane19, no dia onze 

de junho de 1995 dois pais, Acácio Alexandre Cumbane e Suzana Francisco Cumbane. 

 

FIGURA 12 – Delta Acácio Cumbane. 
 

 
 

Fonte: Arquivo do autor 

 
19 Sul de Moçambique. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.9681


SILAMBO, Micas Orlandó. As mulheres na pra tica da mbira em Móçambique: rómpendó barreiras marcadas peló ge neró 
 

  

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-44, e9681, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.9681 
 

23 

 

Delta relata que 

 
eu já tinha esses ticks desde bebé. [...] eu vivia no distrito [Panda] em Inhambane, bem 
distante da cidade. Então, fui à cidade de Inhambane para fazer a oitava classe20, porque na 
altura lá [no distrito] não tinha a oitava classe. [...] Foi lá [na cidade] onde vi que havia 
possibilidade de tornar isso real, pois eu tinha como praticar, tinha como mostrar isso para 
o público, então tudo começou aí (Cumbane, 2021). 

 

O espírito musical pouco a pouco cresceu, estabelecendo oportunidade para que ela pudesse 

interagir com outras moçambicanas como a Beauty Sitoe, a Sister África, a Lucrécia Paco, a Sizaquel, 

a Virgínia Uamusse entre outras. Delta lembra que “o meu primeiro [...] show foi na Associação dos 

Escritores [Moçambicanos], então, [...] sempre que me falarem de show de mbira, acho que só vou 

ver a Associação dos Escritores ou Museu da Mafalala”, onde ela participou do Sarau Cultural 

Nyunga Nyunga e da 5ª edição da Festa de Mbira, respectivamente. A Festa da Mbira é realizada 

anualmente em Maputo. A 1ª edição ocorreu no Café Gil Vicente, a 2ª, 3ª, 6ª e 7ª na Associação dos 

Músicos Moçambicanos e a 4ª e 5ª no Museu da Mafalala (Silambo, 2023). 

Foi nesta festa que vi a Virgínia Uamusse (figura 13) no placo, tocando a mbira. Uamusse é 

natural do distrito de Xai Xai (Gaza21) e chegou a terra em 21 de maio de 1982, alegrando os seus 

progenitores, Pedro Guimaguimane Uamusse e Mimi Wiliam Macuácua. 

  

 
20 Neste período, o sistema educativo nacional de Moçambique estava organizado em 3 níveis essenciais: “[...] Ensino 
Primário da (1ª à 7ª classe); O Ensino Secundário geral ou técnico profissional da (8ª a 12ª classe) e o Ensino Superior 
inclui Universidades e Institutos Superiores públicos e privados” (Moçambique, [20--?]). 
21 Sul de Moçambique. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.9681


SILAMBO, Micas Orlandó. As mulheres na pra tica da mbira em Móçambique: rómpendó barreiras marcadas peló ge neró 
 

  

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-44, e9681, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.9681 
 

24 

FIGURA 13 – Virgínia Pedro Uamusse. 
 

 
 

Fonte: Arquivo do autor. 
 

A Uamusse desde a sua infância apreciou trabalhos artísticos, principalmente, as artes plásticas, 

mas no seu bairro “não havia pessoas que fizessem aquele trabalho”. O que se podia fazer? Responde 

ela. 

 

Eu estudei na Escola Primária Unidade 18. O artista Malangatana22 visitava muito aquela 
escola, [...], então às vezes ele vinha ali, fazia algumas palestras e buscava algumas crianças 
para aprenderem a arte de pintura, então, é ali onde, às vezes, matava essa sede [...] 
(Uamusse, 2021).  

 

Com o passar do tempo, chegou à adolescência, a Uamusse começou a cantar na igreja onde 

imagina ter descoberto um pouco do seu lado musical. Do canto da sua voz foi expandindo para 

outros instrumentos. 

 

 
22 Malangatana Valente Ngwenya (1936-2011) foi um artista plástico e poeta do moçambicano que – em vida – atuou no 
Desenho, Pintura, Escultura, Cerâmica, Murais, Poesia e Música. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.9681


SILAMBO, Micas Orlandó. As mulheres na pra tica da mbira em Móçambique: rómpendó barreiras marcadas peló ge neró 
 

  

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-44, e9681, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.9681 
 

25 

Na igreja chegou uma fase em que o maestro teve que ausentar-se um pouco do coral, 
então, eu mais duas irmãs fomos eleitas para sermos maestras e eu fiquei vice-maestra. Eu 
tinha que aprender um instrumento para poder acompanhar as canções. É daí que me meti 
nas aulas de guitarra por um curto tempo e ia acompanhando as canções na igreja, mas com 
tempo depois abandonei a guitarra e me empenhei mais na voz [...] (Uamusse, 2021). 

 

O instrumento a seguir a voz foi a mbira. Como é que ela aparece? Surge num momento em 

que Uamusse foi desafiada pela vivência da maternidade, momento no qual seu foco em outros 

instrumentos foi ameaçado. Portanto, “sua condição de mulher, mãe e artista a levou a trilhar 

complexos caminhos (Segnini, 2014, p. 81). Ela explica que quando 

 

Eu queria concorrer na ECA23 em 2014 e nessa altura eu estava grávida [...], deram-me 
ideias com o Ozias Macoo: ‘Vivi se você está grávida e já não anda bem saudável para cantar 
eu acho que não estás à altura de admitir. Que tal você aprender esse instrumento que 
muitos não aderem, então, seria se calhar uma das poucas pessoas a concorrer com este 
instrumento’. Eu disse que eu não sei [tocar]. ‘Ele disse que vou te ensinar’. Eu disse não 
tenho. ‘Ele disse vou fazer o instrumento para te e tu vais me pagar pouco a pouco’. Então, 
eu aderi a ideia, comecei a aprender e depois me apaixonei com o instrumento, a mbira. 
[Mas] quando entrei na faculdade o instrumento principal que eu escolhi, [obrigado pelo 
sistema], foi o piano (Uamusse, 2021).  

 

O Ozias do qual a Uamusse comenta é o fundador do projeto Modern Mbira, que foi surgindo 

a partir do ano 2012 no bairro de Choupal, cidade de Maputo, como uma extensão do projeto 

Mukhambira tendo se afirmado na indústria de construção de mbira em 2015. O foco da Moden 

Mbira é inovar a mbira a partir da experimentação de sistemas de captação electroacústico integrado24 

que otimizam a sua performance em palcos e com equipamentos acústicos modernos (Silambo, 2023, 

p. 64). 

Através deste projeto Uamusse ampliou suas possibilidades instrumentais. A figura multi-

instrumentista autoinvestida nela aparece evidente, também, nas outras mulheres. O primeiro 

instrumento da Beauty foi a voz, mas ela toca vários outros instrumentos africanos como mbira 

nyunganyunga, xigoviya (fig. 14) e xitende (fig. 15). 

  

 
23 Escola de Comunicação e Artes (ECA) da Universidade Eduardo Mondlane em Moçambique (UEM). 
24 Sistemas de Bluetooth receptor e transmissor que possibilitam a conexão com o smartphone e sistema de rádio 
frequência-wireless. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.9681


SILAMBO, Micas Orlandó. As mulheres na pra tica da mbira em Móçambique: rómpendó barreiras marcadas peló ge neró 
 

  

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-44, e9681, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.9681 
 

26 

FIGURA 14 – Xigoviya. 
 

 
 

Fonte: Arquivo do autor 
 

FIGURA 15 – Xitende (plural svitende). 
 

 
 

Fonte: Arquivo do autor. 
 

Em narração da sua aprendizagem, Delta afirma que “eu sempre quis mbira, mas em 

Inhambane não tinha ninguém que tocava mbira [...], então tentei piano, tentei guitarra. O meu 

coração quis mbira, então, graças a deus apareceu o NBC em Inhambane e logo ataquei [iniciando-

se na mbira] (Cumbane, 2021). 

É com a sua mbira e voz peculiar que Delta marca as festas, bares entre outros eventos 

moçambicanos como espaços de aprendizagem e socialização da mbira. O aprimoramento rápido das 

habilidades partilhadas pelo mestre NBC fez com que a Delta integrasse, também, em performances 

da mbira que ocorrem na Cidade de Maputo onde conheceu outras mulheres implicadas com a 

prática da mbira, como a Beauty, já referida. 

O envolvimento da Beauty com a mbira começou em 2012 a partir do convite do mestre 

Xitaro, criador da Xitata Luthier Africana em 2008. A intenção do Xitaro com essa criação, era tirar 

os instrumentos africanos da prateleira25, adequando-os às necessidades das pessoas tocadoras atuais 

 
25 Estes instrumentos serviam como objetos de decoração ou de presente para os turistas (Vilanculos, 2019). 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.9681


SILAMBO, Micas Orlandó. As mulheres na pra tica da mbira em Móçambique: rómpendó barreiras marcadas peló ge neró 
 

  

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-44, e9681, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.9681 
 

27 

a partir de técnicas inovadoras da sua construção. Como aponta Beauty, “ele [referindo-se ao mestre 

Xitaro] convidou-me para conhecer a sua oficina que na época encontrava-se no bairro de Laulane 

[cidade de Maputo], então eu fui lá e tive o prazer de conhecer o instrumento e lembro-me que eu 

até participei na construção da minha cabaça” (Sitoe, 2019). 

O mestre Xitaro “apresentou-me a forma como eu podia documentar as minhas composições, 

então ele fez uma apresentação morfológica do instrumento, e deu-me alguns temas e fui praticando” 

(Sitoe, 2019). O instrumento em si, diz ela, foi me ensinando a ter muita paciência e calma em 

qualquer esfera da vida, tendo compreendido que “cada pessoa tem o seu tempo e forma para fazer a 

digestão da própria informação [aprendida]”. 

Com a sua maneira peculiar Beauty aprendeu e compartilha saberes. Portanto, diz Sitoe (2019), 

“iniciei com a minha primeira turma de forma profissional a passar esses conhecimentos, [mas 

comecei] de um jeito informal com amigos, irmãos e mais”, [me reinventando para visibilizar à prática 

da mbira], ver fig 16. 

 

FIGURA 16 – Beauty trocado saberes da mbira com a nova geração. 
 

 
 

Fonte: Pessana (2019). 
 

A Beauty, como vemos na fig. 16, está consciente de que a educação cultural deve ser feita desde 

a infância e, é preciso priorizar as meninas. Esta postura nos leva a concluir que a Beauty respeita e 

promove o direito da criança, levando-a a participar plenamente na vida cultural e artística, conforme 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.9681


SILAMBO, Micas Orlandó. As mulheres na pra tica da mbira em Móçambique: rómpendó barreiras marcadas peló ge neró 
 

  

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-44, e9681, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.9681 
 

28 

o Artigo 12 alínea 2 da Carta Africana dos Direitos e Bem-Estar da Criança (1990, p. 8). Significa 

que Beauty é indispensável na implementação desta carta que no seu artigo 11 na alínea 2 aponta que 

a criança deve ser orientada para (a) “a promoção e desenvolvimento da personalidade, talentos e 

habilidades físicas e mentais para o desempenho total das suas potencialidades; [...] (c) a preservação 

e fortalecimento dos valores africanos morais, tradicionais e culturais positivos" (Idem, 1990, p. 5-6). 

Portanto, ao levar as crianças a participar da vida cultural e artística através de troca de saberes da 

mbira, Beauty desenvolve as habilidades físicas e mentais das crianças ao mesmo tempo que permite 

a manutenção dos valores morais, locais e culturais da mãe África. 

Nessa troca “eu busco alguns exemplos práticos, exemplos do dia a dia para passar o 

conhecimento, porque eu penso que esta é uma forma simplificada [...] de fazer chegar a mensagem 

ou o conhecimento” (Sitoe, 2019). Essa forma de reverberar saberes, tal como foi visível em outras 

mulheres, inclui observar, experimentar, ouvir, repetir, imitar, errar, acertar e trocar experiências. 

Para a aplicação destes procedimentos, “os jovens [aprendentes] têm que confiar muito em sua 

capacidade de imitação, em seus próprios olhos, ouvidos e memória, e adquirir sua própria técnica de 

aprendizado”26 (Nketia, 1974, p. 60).  

Esta forma de reverberação de saberes nasce das rupturas que transformam a normatividade, 

pois as mulheres criam caminhos artísticos e educativos próprios, e assim se reinventam como 

pessoas, significativamente, amparada na tradição oral. A tradição oral é “a história vivida, 

transportada pela memória coletiva com todas as suas contingências e singeleza, mas também com 

toda a sua força e vigor” (KI-Zerbo, 2010, p. 391). Uma sociedade oral, em Ki-zerbo (2010), 

reconhece a fala como um meio de comunicação diária e de preservação da sabedoria dos ancestrais. 

A tradição oral é, portanto, fundada numa experiência nutrida pelas fontes primárias pelas quais se 

esculpe a alma africana, verbalmente, de uma geração para outra. Mas há outros caminhos. 

A Beauty, por exemplo, auxilia-se com os métodos sistematizados por Maraire (1991) e Berliner 

(1978) - tablaturas verticais numéricas que indicam onde os polegares e indicador direito devem 

“arranhar”. Virgínia Uamusse, também, narra que para aprender a mbira, o mestre Ozias explicou a 

estrutura, origem e o historial deste instrumento musical. Em seguida, avançou para a técnica de 

 
26 “The young have to rely largely on their imitative ability, and their own eyes, ears, and memory, and acquire their own 
technique of learning” (Nketia, 1974, p. 60). 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.9681


SILAMBO, Micas Orlandó. As mulheres na pra tica da mbira em Móçambique: rómpendó barreiras marcadas peló ge neró 
 

  

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-44, e9681, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.9681 
 

29 

execução a partir do manual do Maraire. 

Uma vez aprendido um determinado repertório passa-se adiante para outras pessoas 

obedecendo flexivelmente as dicas do mestre. A Cumbane (2021), por exemplo, tem transmitido as 

suas dicas sobre a mbira para outras pessoas, e “é, praticamente, copy past. NBC [referindo ao seu 

mestre] me ensinou. Eu levei e passei em diante”.  Ela percebe que “sempre que eu dou algum 

exercício, uma aula, eu acabo aprendendo, às vezes, mais do que a pessoa que eu dei. Acabo 

fortificando o meu conhecimento”. 

Há uma ideia generalizada de que o repertório passado nesse contexto é baseado nos modos27 

dos shona predominante em Zimbabwe. Na compreensão da Virgínia, nós podemos aprender ou 

ensinar músicas de outro país, ou seja, de Zimbabwe, porque a mbira foi e, é mais executada e 

investigada naquele país, mas não devemos parar por aí. É preciso considerar que em Moçambique já 

temos tantos mestres, investigadores e professores que vêm aplicando nossos gêneros musicais na 

mbira. “Então, eu ensinaria um pouco de lá e mais de Moçambique [...]. Deixaria em aberto que o 

aluno busque uma música moçambicana e juntos iríamos aprender a executar no instrumento” 

(Uamusse, 2021). 

Com estas ações a Cumbane aponta que iria mudar, um pouco, a mentalidade de vincular esse 

instrumento apenas à música zimbabuana, criando mais ferramentas de ensino, aprendizagem, 

pesquisa e performance da mbira em Moçambique.   Então, diz Uamusse (2021), “aí iria dar mais 

força, de não ter medo, de buscar uma canção ou uma música de um artista moçambicano e lá cantar 

e tocar no instrumento”. 

De frisar que, a maior concentração das atividades dessas mulheres é na província de Maputo, 

antes Lourenço Marques. A elevação de Lourenço Marques à categoria de capital – antes localizada 

na Ilha de Moçambique – em 1906, assim como a sua construção gerou uma interação multicultural 

entre a população negra nativa, colonos brancos, comerciantes árabes e índios etc. Com essas 

dinâmicas, a população ouvia e continua ouvindo música popular global a ponto que a Beauty – fora 

dos estilos africanos – também executa ópera, reggae, afro soul, jazz, blues e mais. No mesmo diapasão 

Uamusse (2021) revela que “[...] tenho feito uma mistura de afro e um pouco de jazz, [reggae] e busco 

 
27 Abordados no subtópico “Universo da mbira”. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.9681


SILAMBO, Micas Orlandó. As mulheres na pra tica da mbira em Móçambique: rómpendó barreiras marcadas peló ge neró 
 

  

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-44, e9681, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.9681 
 

30 

composições de alguns artistas da praça e implemento-as na mbira [...]”. Não menos importante de 

referenciar é que 

 
Quando a pessoa começa a investigar o instrumento e tocando músicas que não são da sua 
autoria, é aí onde descobre que a mbira tem mais capacidades. [...] A minha mbira 
nyunganyunga está afinada em fá, mas eu consegui tocar a música Messanga do Richard 
Bona28 que está em sol. [...] Essa música tem uma parte que entra a mbira e o professor 
Jimmy29 exigiu que eu devesse entrar com a mbira [...]. Então, cheguei a casa, sentei, levei 
todo dia e consegui [...]. Para além dessa música, [...], eu tentei apanhar a música Nweti da 
Mingas (Uamusse, 2021). 

 
Nessa senda, a Delta (2021) destaca que “eu gosto mais da música tradicional mesmo, mas faço 

tudo (marrabenta, afro jazz, rock etc.) para agradar o povo”. A relação da Delta com a, então, dita 

música tradicional “[...] é algo que já sinto desde bebé. Eu recordo que já escutava a música da 

Chiwoniso Maraire ainda desde bebé”, diz Cumbane (2019). 

A opção de se envolver com a música tradicional pode ter influenciado a Delta na escolha da 

mbira como seu principal instrumento, afinal a renomada cantora e compositora zimbabuana 

Chiwoniso era uma exímia tocadora da mbira, a rainha da mbira. Chiwoniso foi uma mulher 

importante na prática de chimurenga. “O estilo chimurenga30 do Zimbabwe foi muito usado para a 

luta pelos direitos humanos, dignidade política, soberania do estado e justiça social” (Silambo, 2023, 

p. 97). Portanto, “o termo chimurenga se traduz como revolução e, em conexão com a música, é 

atribuído a Thomas Mapfumo, que compôs música revolucionária combinando sua música baseada 

em mbira com letras, politicamente, conscientes e proativas”31 (Mukhavele, 2022, p. 110). 

Enquanto que Chiwoniso e Mapfumo exploravam o chimurenga, a Delta arranja suas obras 

de marrabenta para a mbira nyunganyunga, buscando outras sonoridades instrumentais para este 

género musical urbano moçambicano. Em sua descrição, Cumbane (2021) conta que “fui 

procurando as notas, usando o ouvido até que consegui encaixar a mbira numa das composições 

minha da marrabenta, então tenho a marrabenta e o tradicional”.  

 
28 Músico camaronês. 
29 Professor de Prática de Conjunto na ECA-UEM. 
30 Mapfumo; Unlimited (2013). 
31 “The term chimurenga translates as revolution, and in connection with music, it is ascribed to Thomas Mapfumo, who 
composed revolutionary music by combining his mbira-based music with politically conscious and proactive lyrics” 
(Mukhavele, 2022, p. 110). 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.9681


SILAMBO, Micas Orlandó. As mulheres na pra tica da mbira em Móçambique: rómpendó barreiras marcadas peló ge neró 
 

  

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-44, e9681, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.9681 
 

31 

Silambo (2022, p. 3) explica que “a criação da marrabenta ocorreu em ambientes de adaptação 

e socialização onde os africanos foram distribuídos pelo estado colonial após a conquista do estado 

de Gaza em 1895, finais do século XIX”. As letras da marrabenta são de fato de luta. Na música 

“Mabunu32” (Os Bóeres) de Fany Mpfumo, um dos maiores compositores da Marrabenta, ele  

 
opõe-se ao regime de escravização, colonização e apartheid comandado pelos Bóeres no 
continente africano, principalmente na África do Sul. Fany demonstra musicalmente que 
os africanos eram obrigados a fazer trabalho forçado [xibalo], limpando estradas ao em vez 
de trabalhar em seus campos de cultivo. Escutamos isso em “Wayikuma ya kudzrima 
ndleleni; Navan’wana vayadzima masin’wini”33 (Silambo, 2022, p. 16). 

 
Enquanto a Delta usa a marrabenta para manter a mbira como seu instrumento de luta, outras 

mulheres se implicam em outras ações. Beauty, nos seis meses da sua participação no programa Move 

Music Exchange no país vizinho Malawi, trabalhou como voluntária na troca de saberes da mbira 

numa prisão para menores. Enquanto que a Virgínia Uamusse trabalhou, junto do mestre Xitaro, na 

coordenação do projeto Mulheres instrumentos Musicais e Oficios (MIMO) que contribuiu para a 

promoção e profissionalização do sector de construção e reparação dos instrumentos musicais em 

Maputo.  Como resultado ampliou-se o empoderamento das mulheres – Amélia Leopoldina 

Socovinho, Anita Rosa Muchanga, Cristina Música, Deolinda Moisés Cossa, Fermina da Neta, 

Johana Bulst, Matilde Manecas, Matilde Moisés Siuta, Maria Saene, Neusa Nhachungue, Olga 

Pelembe, Otília Alexandre Cuinhane, Rosina Afonso Imisso – que participaram do projeto. 

Estas atividades evidenciam o protagonismo das mulheres na mbira incluindo na área da 

construção da mbira. Beauty, por exemplo, constrói a mbira e sua cabaça a partir de experiências 

vivenciadas na Xitata Luthier Africana (fig. 17).  

 
32 Almeida (2012). 
33 Expressões da língua xiRonga comumente falada em Maputo. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.9681
https://youtu.be/LWZR40Nnczg


SILAMBO, Micas Orlandó. As mulheres na pra tica da mbira em Móçambique: rómpendó barreiras marcadas peló ge neró 
 

  

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-44, e9681, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.9681 
 

32 

FIGURA 17 – Beauty na construção da mbira. 
 

 
 

Fonte: Arquivo do autor 
 

Nesse trabalho, a Beauty lida com diversas ferramentas e suas técnicas de manuseamento com 

vista produzir e reinventar formas, tamanhos e proporcionalidades físicas e acústicas adequadas na 

mbira. Portanto, “estou a aprender a forma de manusear o martelo para poder ter lamelas que eu 

desejo no nível do som, da estrutura e da estética” (Sitoe, 2019). Ao longo do processo “aprendi com 

meu mestre [...] que tu tens que bater [o metal] com certa calma de modo a controlar a tecla ou lamela 

que tu desejas” (Sitoe, 2019). A partir dessas experiências 

  
‘hoje eu sei valorizar todo trabalho manual independentemente de ser um trabalho que eu 
perceba ou não, por saber que trabalhos manuais requerem muita paciência e é um 
processo muito longo e exaustivo’, ‘então eu penso que, sim, tem que respeitar o tempo 
que leva para ter uma cabaça ou ter uma mbira prontas’ (Sitoe, 2019). 

 
Assim, em seu trabalho Beauty a semelhança das outras mulheres produz soluções que 

aprimoram a sua prática como tocadora de mbira escolhendo materiais específicos para os seus 

anseios performativos em termos de timbre ou outros elementos demandados no palco. Com isso 

busca-se um conhecimento que lide com a diferença “como forma de estar no mundo, de ocupar os 

espaços públicos e fazer-se ver a partir da forma como se escolheu ser” (Rosa; Nogueira, 2015, p. 51). 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.9681


SILAMBO, Micas Orlandó. As mulheres na pra tica da mbira em Móçambique: rómpendó barreiras marcadas peló ge neró 
 

  

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-44, e9681, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.9681 
 

33 

As epistemologias produzidas pelas mulheres no processo de construção e reverberação da mbira 

cumprem, desta forma, a função de oferecer uma outra forma de escuta e olhar, questionando a 

produção de conhecimento que prioriza a racionalidade e masculinidade. 

Este questionamento se desdobra musicalmente. Na sua música Maliana34, por exemplo, 

Beauty canta na língua xiChangana35 uma situação que encoraja uma mudança de papés de gênero 

sobre a mulher.  

 

Pois, Ayosuketana Maliana akhava botá axitikweni akunigalivóni mina, ou seja, de 
repente a Maliana chutou a panela no lume (lareira) dizendo “não estou para isso”. Ela se 
opunha ao fato de ter sido, culturalmente, associada apenas à cozinha (lareira), ou como ela 
mesma canta Lakuntumbulukela axitikó ntséná. E para que a maior parte do mundo 
acate a mensagem, ela canta uma das frases em inglês dizendo Maliana fly so high where 
no one could ever rich you (Maliana – mulher – voe tão alto, para um lugar, onde 
ninguém te alcansará). Portanto, a Beauty clama pela independência da mulher 
moçambicana em várias esferas da vida (Silambo, 2023, p. 156-157), 

 

como na construção e ensino dos instrumentos musicais, mas também na política, economia, etc. 

Com estas ações abre-se um espaço para materializar um dos objetivos da Agenda 2030 das Nações 

Unidas (2018, p. 31) que consiste em “alcançar a igualdade de género e empoderar todas as mulheres”. 

Isto é possível se se “garantir a participação plena e efetiva das mulheres e a igualdade de 

oportunidades para a liderança em todos os níveis de tomada de decisão na vida política, económica 

e pública” [cultural e musical] (Idem, 2018, p. 31). 

Portanto, tenho evidenciado que, para além de construir e ensinar, estas mulheres tocam a 

mbira em várias situações (fig. 18). Como disse, elas são participantes ativas de Saraus culturais, da 

Festa da Mbira, de outros eventos e enfrentamentos, e têm dividido o palco com vários artistas 

reconhecidos. 

  

 
34 Sitoe (2019b). 
35 Comumente fala da província de Gaza, Sul de Moçambique. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.9681


SILAMBO, Micas Orlandó. As mulheres na pra tica da mbira em Móçambique: rómpendó barreiras marcadas peló ge neró 
 

  

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-44, e9681, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.9681 
 

34 

FIGURA 18 – Beauty na 4ª edição da Festa da Mbira no Museu da Mafalala. 
 

 
 

Fonte: Arquivo do autor 
 

Na 32ª edição do Ngoma Moçambique 2019 a Beauty venceu o prémio da melhor voz com a 

música Melodia36 na qual, também, arranha a mbira nyunganyunga. Este concurso musical é 

promovido pela Rádio Moçambique (RM)37, cujos órgãos de produção e emissão radiofónica foram 

nacionalizadas para o Estado pelo Decreto-Lei n.º 16/75, de 2 de Outubro em 197538. No quadro das 

transformações introduzidas, o rádio e as gravadoras começaram a transmitir e disseminar a mbira e 

outros instrumentos o que, de alguma forma, deu espaço à participação da Beauty com a música 

Melodia. 

Nesta música, Beauty faz um tributo às próprias teclas (sons) da mbira, solicitando a volta não 

apenas das diferentes versões de mbira destruídas pela bomba da cultura imperial, mas também de 

outros timbres de instrumentos musicais africanos. A mbira é, nessa música, comparada a uma 

melodia, a menina linda, a lua, ao céu, ao arco íris, ao universo e ao verso, como se testemunha abaixo: 

Melodia dos meus olhos vem cá você aqui 

  

 
36 Sitoe (2019a).  
37 Antes Rádio Clube de Moçambique, a emissora oficial do regime colonial. 
38 Boletim da República (1994, p. 211). 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.9681


SILAMBO, Micas Orlandó. As mulheres na pra tica da mbira em Móçambique: rómpendó barreiras marcadas peló ge neró 
 

  

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-44, e9681, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.9681 
 

35 

 

Lhalelani ntombhí leyi ya masvula39 (vejam essa linda menina) 

Lhalelani ntombhí ya masvula (vejam a linda menina) 

Eu sou o sol, tu és a lua 

Eu sou a terra e tu és o céu 

Eu sou o mundo, lua, Sky, the rainbow 

Tu és o meu universo, verso 

Ntombhí ya masvula (menina linda) 

Melodia dos meus olhos vem cá você aqui 

Ntombhí ya masvula (menina linda) 

 

Portanto, a música é utilizada para revigorar a beleza dos sons dos instrumentos musicais ora 

calados nas artes musicais africanas. 

De referir que, todas as mulheres analisadas nesta pesquisa são mães, tendo a tarefa difícil de 

“articulação entre trabalho artístico e família, ou seja, entre trabalho altamente qualificado que requer 

estudo permanente e trabalho doméstico” (Segnini, 2014, p. 82). Isto mostra que elas não estão em 

mesmo pé de igualidade que os homens, pois enquanto os homens se preocupam, apenas, em 

construir uma boa mbira, em descobrir melhor técnica para tocar o instrumento, em encontrar 

melhor dinâmicas para ensinar a mbira, em compor uma “bela” música etc. as mulheres devem 

praticar essas atividades e empreender mesma energia para as atividades da família. Estas vivências 

sustenta a tese de que, “a forma de resistência predominante nas desigualdades e estranhamentos 

vivenciados [por estas mulheres] é elaborada por meio de muito trabalho e qualidade artística, 

estratégia já apontada em múltiplas pesquisas realizadas em outros campos de trabalho (Segnini, 

2014, p. 81). 

Dito isso, as performances dessas mulheres ilucidam que, embora a mbira fosse tocada 

tradicionalmente junto de vozes, chocalhos (mafahlawa, goxa, hosho),  tambores (tingoma40),  ela é 

contemporaneamente dialogada ao baixo elétrico, guitarra, bateria, saxofone, teclado entre outros, 

 
39 Valorizando a língua xiChangana nas partes boldadas. 
40 Singular Ngoma. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.9681


SILAMBO, Micas Orlandó. As mulheres na pra tica da mbira em Móçambique: rómpendó barreiras marcadas peló ge neró 
 

  

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-44, e9681, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.9681 
 

36 

demonstrando que a mbira pode ocupar o mesmo lugar relativo a outros instrumentos, ela pode ter 

uma inserção global e contemporânea, mas tudo isso demanda um estudo constante dessas mulheres. 

Mesmo com a necessidade de inserção global e contemporânea, em suas atividades, essas 

mulheres estão munidas de cotidianidade de falares, gestos, modos de ser e de instrumentos musicais 

africanos. Elas são performers, construtoras, instrutoras e dinamizadoras da prática da mbira com 

competência e foco na defesa da causa das mulheres e da cultura africana, rompendo os esteriótipos 

do gênero que fomentam a desigualidade. 

O que fazer com esse conhecimento no presente e futuro? Elas perpetua-no a nível nacional e 

internacional, aproveitando redes criadas, também na Academia Music Crossroad no caso da Beauty, 

na Escola de Comunicação e Artes da Universidade Eduardo Mondlane para Virgínia e no Instituto 

Superior de Artes e Cultura, relactivamente, a Delta. 

Portanto, as mulheres que se empenham na prática da mbira em Moçambique têm algo a dizer 

e o fazem com suas próprias vozes múltiplas. Que sejam ouvidas, escutadas e reconhecidas, pois as 

suas abordagens fortalecem a compreensão dos seus próprios processos, descobertas e desejos na 

prática da mbira. 

Embora neste artigo não pretendia analisar as músicas dessas mulheres41, afirmo que elas são 

cantautoras. Ser cantautora engloba o fazer musical nas instâncias que atravessam tocar, cantar, 

compor, pensar, escrever, ensinar, militar enquanto mulheres nos diversos espaços que elas transitam 

(Rosa; Nogueira, 2015, p. 33). O fato de compor para mbira, construir, tocar e ensinar este 

instrumento silenciado e trazer seu pensamento musicalmente já é uma grande militância dessas 

cantautoras. Isto favorece o diálogo da Rosa e Nogueira com González (2013), para quem o trabalho 

da cantautora “traz consigo a questão da autoria, do interpretar a própria produção, vinculada 

geralmente a temáticas políticas, mas fundamentalmente por trazer seu pensamento e suas 

concepções para o centro do discurso musical” (Rosa; Nogueira, 2015, p. 33).  

Em suma, Beauler Dyoko, Stella Chiweshe, Irene Chigamba, Benita Tarupiwa, Chiwoniso 

Maraire, Lídia Mati, Beauty Sitoe, Virgínia Uamusse Delta Cumbane, enquanto cantautoras 

compartilham com seu público suas vivências, posições e visões de mundo através da prática da mbira, 

 
41 Tarefa para outros artigos. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.9681


SILAMBO, Micas Orlandó. As mulheres na pra tica da mbira em Móçambique: rómpendó barreiras marcadas peló ge neró 
 

  

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-44, e9681, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.9681 
 

37 

trazendo seu pensamento e suas concepções para o centro do discurso seja na composição, na 

construção, execução ou na reverberação da mbira. 

 

4. Considerações finais 

 

Este artigo avaliou a contribuição das mulheres na prática da mbira em Moçambique na 

contemporaneidade, rompendo as barreiras estabelecidas pelo gênero. As abordagens pós-colonial e 

decolonial continuam chaves para desbloquear inibições e tensões que prevalecem como papéis, 

comportamentos, atividades, atitudes socialmente construídas em sociedades africanas. 

É com esta ruptura que, por um lado, se interrogou as formações imperiais – a demonização da 

prática de mbira na África pelos missionários cristãos; a atribuição oficial de um status mais elevado 

aos homens; a manutenção de mulhers em atividades domésticas; a atribuição de figuras socialmente 

desviantes e sexualidade desacreditada a mulheres; a proibição de mulheres menstruadas a comparecer 

em cerimônias; a marginalização de atividades das mulheres; a masculinização da mbira; a 

objectificação das mulheres, etc. Isto evidenciou que na prática da mbira a vivência diária da exclusão 

das mulheres é uma suposta condição de normalidade e esta alinhada à fomações discursivas imperiais.  

Entretanto, ao trazer essas mulheres “para o centro do discurso pretende [-se] então lidar, não 

apenas com estes mecanismos de exclusão de protagonismos instituídos, mas também com os 

mecanismos velados da negação de toda e qualquer possibilidade de ocupação do espaço público, 

cotidiano ou simbólico” (Rosa; Nogueira, 2015, p. 48).  Com o empenho das mulheres apresentadas 

provou-se, portanto, que a restauração da cultura africana pode ser alcançada, com atividades de 

perspectiva africana como a prática da mbira através da qual as mulheres re-enculturam as artes em 

locais estratégicos das comunidades. 

Tendo observado este tipo de rupturas, por outro lado, se reescreveu as histórias orais de 

mulheres africanas silenciadas, proporcionando, dessa maneira, a pluralidade de vozes e 

reconhecendo os diferentes lugares de fala e de experiência que encorajam as mulheres como sujeitas 

dos saberes e fazeres das artes musicais africanas. As experiências e memórias harmonizadas pelas 

histórias orais das mulheres protagonistas da prática da mbira serviram como um documento oral e 

ajudaram a estabelecer uma polifonia de vozes que se implicam na picontagem da colonialidade de ser 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.9681


SILAMBO, Micas Orlandó. As mulheres na pra tica da mbira em Móçambique: rómpendó barreiras marcadas peló ge neró 
 

  

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-44, e9681, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.9681 
 

38 

e poder, restabelecendo a integridade holística humana-cultural africana. 

Nessa conjuntura e visão, as mulheres – com as suas competências – tocam, construem e 

ensinam a mbira em diversos contextos, transformando a supremacia masculina e revalorizando as 

identidades culturais negadas na busca de comunidades de resistências enquanto cantautoras. Seu 

ativismo se traduz na defesa da igualdade e na promoção do empoderamento das mulheres. 

Fica evidente que as mulheres, foram apenas subjugadas, mas não derrotadas – suas ações 

mostram que “um renascimento de uma perspectiva africana de ser, de viver, e de progredir, está no 

horizonte” (Freire; Graeff, 2020, p. 134). Para aprimorar a avaliação desse avivamento, é necessário 

questionar os limites da dita superioridade masculina e incentivar buscas de propostas de resistências 

de mulheres em práticas musicais diversas que desestabilizam hegemonias nas dimensões do ser, do 

poder e do saber. 

É na perspectiva de re-avivar formas de ser, de viver e de progredir que este artigo captou espaços 

onde ocorrem a prática da mbira, sua diversidade de nomes, técnicas de execução, seus performers, 

características físicas e acústicas, colocando o leitor a interagir com particularidades de culturas 

musicais africanas.  

Ficaram, entretanto, alguns senões a considerar em outros artigos. É urgente que mais 

pesquisadores – sobretudo pesquisadoras – desenvolvam estudos para ilustrar mais experiências e 

enfrentamentos das mulheres (Silambo, 2021), mas sobretudo para que a própria formação e 

constituição híbrida, diversa, plural e coletiva do campo [da Música e gênero] possa ser reconhecida, 

legitimada, validada, visibilizada e audibilizada (Zerbinatti; Nogueira; Pedro, 2018, p. 10). Novas 

pesquisas ainda são necessárias para explicar os lugares, falares e experiências de mulheres na música. 

  

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.9681


SILAMBO, Micas Orlandó. As mulheres na pra tica da mbira em Móçambique: rómpendó barreiras marcadas peló ge neró 
 

  

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-44, e9681, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.9681 
 

39 

AGRADECIMENTOS 

 

Agradeço à Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior (CAPES) pela bolsa a 

realização da pesquisa. 

 

REFERÊNCIAS 
 
ALMEIDA, Augusto. Fany Mpfumo Mabuno. 2012. Disponível em: 
https://youtu.be/LWZR40Nnczg. Acesso em: 10 de Mai de 2023. 
 
ALMEIDA, Paulo Roberto de; KOURY, Yara Aun. História oral e memórias: entrevista com 
Alessandro Portelli. História e Perspectivas, Uberlândia v. 50, 197-226, jan./jun. 2014. 
 
The American Heritage Dictionary of the English Language, 5 ed, Harper Collins Publishers, 2022.  
 
BERLINER, Paul. John Kunaka, Mbira Maker. African Arts, S.L42, v. 14, n. 1, p. 61-88, 1980.  
 
BERLINER, Paul. The soul of Mbira: music and traditions of the Shona people of 
Zimbabwe. Berkeley: University of California Press, 1978. 
 
BLACKING, John. Patterns of Nsenga Kalimba Music. African Music Society Journal, v. 2, n. 
4, p. 26–43. 1961. 
 
BOLETIM DA REPÚBLICA. Publicação oficial da república de Moçambique. Quinta-
feira, 16 de Junho de 1994 I SÉRIE - Número 24. 3° suplemento. 
Carta Africana dos Direitos e Bem-Estar da Criança (1990)43. 
 
CASTRO, Mary Garcia. Pós-colonialismo e decolonialidades: etnicidade, reprodução, gênero e 
sexualidade – vozes da África – notas a partir de um conhecimento em curso. Sociol. antropol. | 
rio de janeiro, v.11, n. 3, p. 1051–1075, set.–dez., 2021. 
 
CASTRO-GÓMEZ, Santiago; GROSFOGUEL, Ramón (Org.). El giro decolonial: reflexiones 
para una diversidad epistémica más allá del capitalismo global. Bogotá: Universidad 
Javeriana-Instituto Pensar, Universidad Central-IESCO, Siglo del Hombre Editores, 2007. 
 

 
42 Sem cidade de publicação. 
43 Adoptada pela Vigésima Sexta Sessão Ordinária da Assembleia dos Chefes de Estado e 
Governo da Organização da Unidade Africana, Addis-Abeba, Etiópia - Julho 1990. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.9681


SILAMBO, Micas Orlandó. As mulheres na pra tica da mbira em Móçambique: rómpendó barreiras marcadas peló ge neró 
 

  

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-44, e9681, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.9681 
 

40 

DIAS, Margot. Instrumentos musicais de Moçambique. Lisboa, POR: IICT44; Centro de 
Antropologia Cultural e Social, 1986. 
 
DOS MARQUILE, Auro Meireles. Entrevista concedida a Micas Silambo. Maputo-
Moçambique. 18 de Fevereiro de 2022. Gravação em Celular e Câmera Zoom Q4. Entrevista. 
 
DUARTE, Maria da Luz Teixeira (Coord.) Catálogo dos instrumentos musicais de 
Moçambique. Maputo: Ministério da Educação e Cultura, 1980. 
FREIRE, Kamai; GRAEFF, Nina. Graeff. Por uma musicologia “verdadeiramente” africana-
brasileira: entrevista com Meki Nzewi. Revista Claves, v. 9, n. 14, p. 116-135, 2020. 
 
HALL, Stuart. Da diáspora: Identidades e mediações culturais / Stuart Hall; Organização Liv 
Sovik; Tradução Adelaine La Guardia Resende et all. - Belo Horizonte: Editora UFMG, 2003. 
 
HOOKS, Bell. O feminismo é para todo mundo [recurso eletrônico]: políticas arrebatadoras / 
Bell hooks; tradução Ana Luiza Libânio. – 1. ed. - Rio de Janeiro: Rosa dos Tempos, 2018.  
 
INGOLD, Tim.  That’s enough about ethnography! Hau: Journal of Ethnographic Theory, v. 
4, n. 1, p. 383–395, 2014. 
 
JONES, Claire. Shona Women ‘Mbira’ Players: Gender, Tradition and Nation in Zimbabwe. 
Ethnomusicology Forum, UK, v. 17, n. 1, p. 125-149, 2008. 
 
Jornal a Verdade. Entrevista com Banda Likute. 2013. Disponível em: 
https://youtu.be/Hp98xnpddJM?si=kYOyGJQyOQcLoMTO. Acesso em: 15 Abr 2024. 
 
KI-ZERBO, Joseph (ED.). História geral da África I: Metodologia e pré-história da África / 
editado por Joseph Ki-Zerbo. – 2.ed. rev. – Brasília : UNESCO, 2010. 992 p. 
 
KUBIK, Gerhard. Lamelofones do Museu Nacional de Etnologia. Lisboa: MC45; IPM46; 
MNE47, 2002. 
 
KUBIK, Gerhard. Kalimba—Nsansi—Mbira. In Lamellophone in Afrika. With CD. Berlin: 
Museum für Völkerkunde. 1998. 
 
MAPFUMO, Thomas; UNLIMITED, The Blacks. Thomas Mapfumo - Kuenda Mbire. 2013. 
Disponível em: https://youtu.be/BZNtGAqVA2w. Acesso em: 10 Fev 2023. 
  

 
44Instituto de Investigação Científica Tropical (IICT). 
45Ministério da Cultura de Portugal (MC). 
46Instituto Portugauês de Museus (IPM). 
47Museu Nacional de Etnologia (MNE). 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.9681
https://youtu.be/Hp98xnpddJM?si=kYOyGJQyOQcLoMTO
https://youtu.be/BZNtGAqVA2w


SILAMBO, Micas Orlandó. As mulheres na pra tica da mbira em Móçambique: rómpendó barreiras marcadas peló ge neró 
 

  

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-44, e9681, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.9681 
 

41 

 
MARAIRE, Dumisani Abraham. The Nyunga Nyunga Mbira. Portland: Swing Trade, 1991. 
 
MATA, Inocência. Estudos pós-coloniais: Desconstruindo genealogias eurocêntricas. Civitas, 
Porto Alegre, v. 14, n. 1, p. 27-42, jan.-abr. 2014. 
 
MATIURE, Perminus. The relationship between mbira dzavadzimu modes and zezuru 
ancestral spirit possession. 2009. 143f. Dissertação (Mestrado em Artes). The Faculty of the 
Humanities, Development and Social Sciences. Universidade da Of Kwa-Zulu Natal, África do Sul. 
 
MATIURE, Sheasby. Performing Zimbabwean Music in North America: An Ethnography 
of Mbira and Marimba Performance Practice in the United States. 2008. 383f. Tese 
(Doutorado em Etnomusicologia). University of Indiana, Bloomington, EUA. 
 
MOÇAMBIQUE. [20--?]. Disponível em:<https://cooplusofonoseducacao.wordpress. 
com/paises/mocambique/>. Acesso em: 25 jun. 2018. Lusofonias em Educação: blog do Programa 
de Cooperação Sul-Sul pelo direito à Educação entre países lusófonos. 
 
MONDLANE, Eduardo. Lutar por Moçambique. Tradução de Maria da Graça Forjaz. Londres: 
Penguin Books. 1969. 
 
NKETIA, Joseph Hanson Kwabena. The Music of Africa. London: Victor Gollancz.1974 
PESSANE, Chonga.  Mestra Beauty Sitoe trocando saberes da Mbira a nova geração. 2019. 1 
fotografia, color. 
 
MUKHAVELE, Luka. African Musical Instruments From a Contemporary and Global 
Perspective: Mbira and Xizambi. 2022. 655f. Tese (Doutorado em Etnomusicologia). University 
of Franz Liszt Weimar, Alemanha. 
 
PORTELLI, Alessandro. O que faz a história oral diferente. Tradução de Maria Theresinha 
Janine Ribeiro.  Proj. História, São Paulo, v. 14, fev. 1997. 
 
PEZZODIPANE, Rosane Vieira. Pós-colonial: a ruptura com a história única. Simbiótica, Ufes, 
v.ún., n.3. junho – 2013. 
 
QUIJANO, Aníbal. Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina. In: Lander, Edgardo. 
La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales. Perspectivas latinoamericanas. 9 
ed. Caracas: Clacso, p. 201-245. 2000. 
 
RIBEIRO, Djamila. O que é lugar de fala?/ Djamila Ribeiro. Belo Horizonte (MG): Letramento: 
Justificando, 2017. 
 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.9681


SILAMBO, Micas Orlandó. As mulheres na pra tica da mbira em Móçambique: rómpendó barreiras marcadas peló ge neró 
 

  

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-44, e9681, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.9681 
 

42 

ROSA, Laila; NOGUEIRA, Isabel. O que nos move, o que nos dobra, o que nos instiga: notas 
sobre epistemologias feministas, processos criativos, educação e possibilidades transgressoras em 
música. Revista Vórtex, Curitiba, v.3, n.2, 2015, p. 25-56. 
SEGNINI, Liliana Rolfsen Petrilli. Os músicos e seu trabalho: diferenças de gênero e raça. Tempo 
Social: Revista de Sociologia da USP, v. 26, n. 1, p. 75-86, jun. 2014. 
 
SILAMBO, Micas Orlando. Música de Mbira: Lentes e reflexões ampliadoras de conceito(s) e 
significado(s) da Música. Revista Música, v. 20 n. 2 – Dossiê Música na Quarentena, 
Universidade de São Paulo, dez 2020. 
 
SILAMBO, Micas Orlando. O que as mulheres fazem na música de mbira? Uma resposta 
prática pela mestra Beauty Sitoe. Anais do X Encontro Nacional da Associação Brasileira de 
Etnomusicologia. Universidade Federal do Rio Grande do Sul – Porto Alegre. 08 a 12 de novembro 
de 2021. 
 
SILAMBO, Micas Orlando. NYOXANINI DE FANY MPFUMO: meditação sobre um estilo 
musical moçambicano. Revista Científica da UEM. 2022. v. 3, n. 2, p. 85-110. 
 
SILAMBO, Micas Orlando. Reinvenções criativas dos/das vachayi va timbira em maputo: 
transmissão das artes musicais. 2023. 386 f. Tese (Doutorado em Música), Universidade 
Federal da Paraíba (UFPB), João Pessoa, Jul 2023. 
 
SILAMBO, Micas Orlando. Experiências reinventivas das mulheres para manutenção da 
música de mbira em Moçambique: uma contribuição da Delta Cumbane. XXXIII Congresso 
da ANPPOM. São João Del-Rei, 23-27 de Outubro de 2023a. 
 
SITOE, Beauty Alves. Entrevista cencidida a Micas Silambo. Maputo-Moçambique. 25 de 
Setembro de 2019. Gravação em Celular. Entrevista. 
 
SITOE, Beauty Alves. Melodia. Moçambique: Nkateko productions. 2019a. Disponível em: 
https://youtu.be/n9sjwZpcbjE?t=31.  Acesso em: 17 Agost 2021. 
 
SITOE, Beauty Alves. Maliana. Moçambique: Nkateko productions. 2019b. Disponível em: 
https://youtu.be/Y9fm1Yw8AcY. Acesso em: 17 Agost 2021. 
 
TRACEY, Andrey.  Mbira Music of Jege A. Tapera. African Music, Grahamstown, v. 2, n. 4, p. 
44-63, 1961.  
 
SILVA, Júlio. Instrumentos musicais tradicionais de Moçambique. Maputo: Paulinas. 2016. 
 
SITOE, Pedro Júlio. Entrevista concedida Micas Silambo. Maputo-Moçambique. 07 de Março 
de 2022. Gravação em Celular. Entrevista. 
 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.9681
https://youtu.be/n9sjwZpcbjE?t=31
https://youtu.be/Y9fm1Yw8AcY


SILAMBO, Micas Orlandó. As mulheres na pra tica da mbira em Móçambique: rómpendó barreiras marcadas peló ge neró 
 

  

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-44, e9681, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.9681 
 

43 

TRACEY, Andrey.  Mbira Music of Jege A.Tapera. African Music, v. 2, n. 4, p. 44-63. 
1961.  
 
TRACEY, Andrey.  The Original African Mbira?, African Music, v. 5, n. 2, p. 85-104. 1972.  
 
TRACEY, Andrey.  The Family of the Mbira. The evidence of the tuning plans. Roodepoort: 
International Library of African Music.  v. 3, n. 2, p. 1-10. 1974. 
 
TRACEY, Andrey.   The System of the Mbira. In: Papers Presented at the Seventh             
Symposium on Ethnomusicology, Andrew Tracey, p. 43-55. 1989. Grahamstown: International 
Library of Music, Rhodes University.  
 
TURINO, Thomas. Nationalists, cosmopolitans, and popular music in Zimbabwe. 
Chicago: University of Chicago Press. 2000. 
 
UAMUSSE, Clementina Ernesto Zimba. Entrevista concedida a Micas Silambo. Maputo-
Moçambique. 02 de Dezembro de 2022. Gravação em Zoom H2n. Entrevista. 
 
UNITED NATIONS. The 2030 Agenda and the Sustainable Development Goals: An 
opportunity for Latin America and the Caribbean (LC/G.2681-P/Rev.3), Santiago. 2018. 
 
VAN DIJK, Marcel. The Lala Kalimba: The Correlation Between Instrument and Style. African 
Music: Journal of the International Library of African Music. V. 8, n. 4, p. 84-100. 2010. 
 
WILLIAMS, Michael. Mbira/Timbila, Karimba/Marimba: a look at some relationships 
between African Mbira and Marimba. 2000. 
 
ZERBINATTI, Camila Durães; NOGUEIRA, Isabel Porto; PEDRO, Joana Maria. A emergência 
do campo de música e gênero no Brasil: reflexões iniciais. Descentrada, v. 2, n. 1, p. 1-18, 2018. 
 

 

SOBRE OS AUTORES  

 

Nascido aos 12 de abril de 1987 em Maputo, Moçambique. Licenciado em Música pela Universidade Eduardo Mondlane 

(UEM), Moçambique, em 2012. Mestre em Música pela Universidade Federal do Rio Grande de Norte (UFRN), Brasil, 

em 2018 na subárea de Processo e Dimensões de Formação em Música. Doutor em Música pela Universidade Federal da 

Paraíba (UFPB), Brasil, em 2023 na subárea de Musicologia/Etnomusicologia. Atua no ensino privado e público de 

Moçambique. Pesquisa instrumentos musicais africanos, sua performance, transmissão, organologia, história, construção, 

execução, repertório e sujeitos fazedores. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-4682-043X. E-mail: 

yanikmicas@gmail.com 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.9681
https://orcid.org/0000-0002-4682-043X
mailto:yanikmicas@gmail.com


SILAMBO, Micas Orlandó. As mulheres na pra tica da mbira em Móçambique: rómpendó barreiras marcadas peló ge neró 
 

  

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-44, e9681, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.9681 
 

44 

 

DISPONIBILIDADE DE DADOS DE PESQUISA 

 

- Uso de dados não informado; nenhum dado de pesquisa gerado ou utilizado. 

 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.9681

