
 
 
Revista Vó rtex | Vórtex Music Jóurnal | ISSN 2317–9937 | http://vórtex.unespar.edu.br/  
DOI: https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.8946 

Huni Kuin shamanic chants: ayahuasca ceremonies, cosmologies and bridges between worlds. Recebidó em 07/07/2024. 
Apróvadó em 15/04/2025. Dispóní vel ónline: 09/06/2025. Editór: Dr Fabió Guilherme Pólettó; Dr Felipe de Almeida Ribeiró. Creative 
Cómmóns CC-BY: https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/  
 

 

 

 

ARTIGO ORIGINAL 

Cantos xamânicos Huni Kuin: cerimônias de ayahuasca, 

cosmologias e pontes entre mundos 
Leonardo Corrêa Bomfim  

Universidade Federal Fluminense, COLUNI-UFF | Niterói, RJ, Brasil  

 

Resumo: Esta pesquisa aborda os cantos xamânicos 
tradicionais da etnia Huni Kuin/Kaxinawá (Acre) 
entoados nas cerimônias de ayahuasca (nixi pae) e 
presenciados pelo autor em espaços de vivências 
multiétnicas. Busca-se compreender a organização, as 
funções e características de tais cantos, denominados 
huni meka, nesses rituais indígenas. 
Concomitantemente, investiga-se de que forma a 
cosmologia e a cosmogonia desse povo originário podem 
ser representadas nessas expressões sonoras, conectando 
universos sonoros e imagéticos, visíveis e invisíveis, 
indígenas e brancos (nawa). Como metodologia da 
pesquisa, foram realizados levantamentos 
bibliográficos, pesquisas em plataformas virtuais de 
streaming, diálogos com interlocutores e etnografia em 
campo. Como conclusões, é possível afirmar que os 
huni meka possuem relações intrínsecas e indissociáveis 
da cosmologia Huni Kuin, e são distribuídos em três 
momentos da cerimônia: pae txanima, de abertura do 
rito para chamar a “força”; dautibuya, para trazer a 
“miração”; kayatibu, para diminuir a “força” e encerrar 
a cerimônia. 
 

 Abstract: This research addresses the traditional 
shamanic songs of the Huni Kuin/Cashinaua ethnic 
group (Acre) sung during ayahuasca ceremonies (nixi 
pae) and witnessed by the author in multi-ethnic living 
spaces. The aim is to understand the organization, 
functions and characteristics of these chants, called huni 
meka, in these indigenous rituals. Concomitantly, it 
investigates how the cosmology and cosmogony of this 
originary people can be represented in these sound 
expressions, connecting sonic and imagistic, visible and 
invisible, indigenous and white (nawa) universes. Its 
methodology included bibliographical surveys, research 
on virtual streaming platforms, dialogues with 
interlocutors and ethnography in the field. In 
conclusion, it is possible to state that the huni meka have 
intrinsic and inseparable relationships with Huni Kuin 
cosmology and are distributed in three moments of the 
ceremony: pae txanima, to open the rite and call forth 
"force"; dautibuya, to bring forth visions; kayatibu, to 
diminish "force" and close the ceremony. 

Palavras-chave: Huni Kuin, Kaxinawá, Huni Meka, 
Cantos Xamânicos, Ayahuasca. 

 Keywords: Huni Kuin, Cashinahua, Huni Meka, 
Shamanic Chants, Ayahuasca. 

  

http://vortex.unespar.edu.br/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.8946
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://orcid.org/0009-0004-7540-7582


BOMFIM, Leónardó Córre a. Cantós xama nicós Huni Kuin: cerimó nias de ayahuasca, cósmólógias e póntes entre mundós. 
 
 
 

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-35, e8946, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.8946 
 

2 

ulturas tradicionais de diversas localidades em todo o mundo fazem ou fizeram uso, em 

determinado momento histórico, das chamadas “plantas dos deuses” (Schultes; 

Hofmann, 1979) ou “plantas de poder” (Labate; Goulart, 2005) em contextos 

xamânicos, espirituais ou religiosos.  Dentre a multiplicidade vegetal utilizada para esses fins, é 

possível citar o cacto peiote (mescal) no México; cacto San Pedro (wachuma) no Peru; o cogumelo 

Amanita muscaria na América do Norte; a iboga (Tabernanthe iboga) no Gabão, na costa oeste 

africana; a amplamente difundida cannabis na antiga Pérsia e China; as folhas de coca em países da 

região andina; e a jurema e a ayahuasca, respectivamente, na região nordeste do Brasil e nos países da 

região amazônica. Muitas dessas plantas ainda recebem denominações como “mágicas”, 

“mestras/professoras”, “medicinas/medicinais”, ou são compreendidas propriamente como “seres” 

ou “deidades”, devido às cosmovisões dos povos originários e à dotação de substâncias denominadas 

por pesquisadores como psicoativas, psicodélicas, enteógenas1, ou até mesmo alucinógenas.2  

 As evidências quanto ao consumo de ayahuasca são milenares. Recentemente foram 

encontrados artefatos arqueológicos – uma bolsa de couro com instrumentos para uso ritualístico de 

ayahuasca e rapé (e resíduos de seus componentes químicos) – na Cueva del Chileno, sudoeste da 

Bolívia, que corroboram essa afirmação. De acordo com pesquisadores responsáveis pela investigação 

(Miller et al., 2019), a datação do artefato remete ao período da civilização pré-inca Tiwanaku, 

aproximadamente entre 905 e 1170 E.C.3 Além desse antigo indicador boliviano, também existem 

relatos centenários de seu uso em países como Peru, Equador, Colômbia, Venezuela e Brasil, que 

antecede a invasão de espanhóis e portugueses em terras indígenas na América do Sul.  

O povo Huni Kuin, anteriormente intitulado Kaxinawá (“povo do morcego”4) em estudos 

 
1 O termo enteógeno se refere à “comunhão com a divindade [...] ao divino habitar internamente” (Ruck, 2019, p. 343), 
isto é, a “plantas psicoativas usadas como sacramentos espirituais” (Tupper, 2011, p. 1), podendo envolver composições 
químicas como a Mescalina (cacto peiote), a Dimetiltriptamina (“DMT” da ayahuasca) etc. 
2 Em consonância com o antropólogo Alberto Groisman, considero que intitular a ayahuasca uma bebida ou droga 
“alucinógena” seria um equívoco tanto semântico, por não se atentar às denominações nativas atribuídas ao chá, quanto 
uma imprecisão conceitual (Groisman, 1992, p. 94-95), por reduzir a complexidade de seus efeitos e as relações 
cosmológicas dos Huni Kuin a perspectivas exógenas ao grupo. 
3 E.C.: Era comum. Uma substituição à d.C. (depois de Cristo), ou A.D. (Anno Domini), primeiramente por estarmos 
tratando de povos e comunidades que não possuíam ou possuem relação com o cristianismo, e segundo por se referir a 
uma datação de caráter colonialista. 
4 Além de “morcego”, “kaxi” também pode significar “canibal”, ou, ainda, “gente com o hábito de andar à noite” (Lagrou, 
1991, p. 12-13). Outras informações: <https://cpiacre.org.br/huni-kui-kaxinawa/>. Acesso em: 16 mai. 2024. 

C 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.8946


BOMFIM, Leónardó Córre a. Cantós xama nicós Huni Kuin: cerimó nias de ayahuasca, cósmólógias e póntes entre mundós. 
 
 
 

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-35, e8946, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.8946 
 

3 

antropológicos, na contemporaneidade vem reivindicando ser chamado por sua autodenominação, 

“Huni Kuin”, que na língua nativa hãtxa kuin5 significa “gente verdadeira”, “povo verdadeiro”. De 

acordo com a antropóloga Els Lagrou (1991, p. 12-13), o vocábulo “Kaxinawá” teria uma conotação 

pejorativa e um caráter extrínseco à etnia, isto é, muito provavelmente foi atribuído por outros povos 

indígenas, ou concedido equivocadamente pelos brancos. Atualmente tal etnia possui uma 

população de aproximadamente 16 mil indivíduos no Brasil, distribuída em cerca de 116 aldeias no 

estado do Acre (FEPHAC, 20246), juntamente a um quantitativo aproximado de 2400 Huni Kuin 

no Peru (Kaxinawa et. al., 2014). 

O termo “ayahuasca” é proveniente da língua quéchua e representa “cipó dos espíritos”. Porém, 

entre os Huni Kuin, o termo mais recorrente em hãtxa kuin é “nixi pae” (ou “huni pae”), que pode 

ser traduzido como “cipó encantado”, “cipó forte”, ou ainda “cipó da força”. De acordo com 

depoimento de Tuim Nova Era, liderança Huni Kuin da Aldeia Espelho da Vida, “huni” corresponde 

ao cipó enquanto ainda está na mata, de forma que “nixi” seria “fio”, e “nixi pae”, “fio de luz”, seu 

nome depois de preparada. (Tuim Nova Era, 2023). Para este povo originário, o nixi pae é 

considerado uma medicina e um caminho de cura física, mental e espiritual, uma forma de conexão 

com o grande espírito e seres criadores (yuxibu) e com forças vitais sobre-humanas (yuxin)7. Nessa 

perspectiva indígena, a bebida possibilita uma abertura para outras realidades sensoriais e psicológicas, 

para as “mirações”8 (visões que se aproximam do universo mitológico, onírico ou de mundos 

distintos), além de oportunizar visões sobre o passado, presente e futuro. Existem, ainda, narrativas 

cosmológicas sobre o surgimento dessa bebida, seu preparo, e sobre o aprendizado dos cantos 

cerimoniais de ayahuasca, os huni meka. Cabe ressaltar que a feitura da beberagem é realizada através 

de um longo processo de cozimento do cipó conhecido por jagube, ou mariri (nixi, huni / 

Banisteriopsis caapi), juntamente à folha chacrona, ou rainha (kawa / Psychotria viridis). No mês de 

novembro de 2018, tive a oportunidade de experienciar pela primeira vez uma cerimônia de 

 
5 Língua pertencente ao tronco etnolinguístico Pano. 
6 Informação apresentada por Joaquim Mana Kaxinawá, coordenador da área de Educação e Cultura da FEPHAC 
(Federação do Povo Huni Kuin do Acre) no Seminário Internacional – Povos Indígenas e Diversidade Cultural, em 2024 
no Rio de Janeiro. Disponível em: <https://www.youtube.com/watch?v=ckK01_Eb0D8>. Acesso em: 27 jun. 2024. 
7 As complexas noções de yuxibu e yuxin serão aprofundadas no próximo tópico. 
8 Conceito de grande relevância para os Huni Kuin, que será discutido posteriormente no artigo. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.8946


BOMFIM, Leónardó Córre a. Cantós xama nicós Huni Kuin: cerimó nias de ayahuasca, cósmólógias e póntes entre mundós. 
 
 
 

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-35, e8946, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.8946 
 

4 

ayahuasca, tendo intensificado minha frequência nesses rituais a partir do início de 2023. Dentre os 

povos com os quais obtive contato em experiências ritualísticas, posso elencar os Huni Kuin, os 

Yawanawá e os Shanenawa, todos provenientes do Acre9 e pertencentes ao tronco etnolinguístico 

Pano. Os locais em que foram conduzidas essas sessões podem ser descritos como espaços de vivências 

multiétnicas, tais como a Aldeia Akasha (em Itaipava – RJ), Tribo Nawa (em Maricá – RJ), Espaço 

Xamânico Ninho da Águia (no bairro de Vargem Grande, Rio de Janeiro – RJ) e Morada da Jiboia 

(em Guaratiba, bairro do Rio de Janeiro – RJ), em razão de receberem distintas etnias para conduzir 

processos ritualísticos e outras atividades. Também tive a oportunidade de participar de uma sessão 

do “chá hoasca” (ou “vegetal” – terminologias distintas para ayahuasca) com a União do Vegetal 

(UDV), uma religião ayahuasqueira proveniente da região norte do país10. Entretanto, não prossegui 

com os aprendizados nesse campo espiritual, nem iniciei pesquisas sobre esta temática específica. 

Diante do exposto, esta pesquisa se propõe a abordar os cantos tradicionais da etnia Huni Kuin 

entoados nas cerimônias de nixi pae e presenciados pelo autor em tais espaços xamânicos. Amparado 

por uma metodologia que envolve levantamentos bibliográficos, pesquisas em plataformas virtuais 

de streaming, diálogos com interlocutores e etnografia em campo, buscarei compreender a 

organização, as funções e características dos cantos huni meka, presentes nesses rituais indígenas. 

Sendo assim, investigarei as representações da cosmologia Kaxinawá nessas expressões sonoras, e 

interpretarei as possíveis conexões entre universos distintos, como: sonoro e imagético, visível e 

invisível, indígena e branco (nawa) etc. Para tanto, no primeiro tópico realizarei descrições sobre as 

cerimônias Huni Kuin conduzidas em tais espaços; no segundo item, abordarei a mitologia 

juntamente a conceitos dessa cosmovisão originária; no terceiro tópico, serão realizadas análises e 

transcrições musicais dos huni meka em diálogo com outras sonoridades nativas; e no quarto e último 

item, discutirei sobre as pontes criadas entre mundos pelos indígenas, pelos ritos de consagração da 

ayahuasca e pelos cantos xamânicos e expressões artísticas da etnia. 

 

 
9 Embora exista uma população Huni Kuin na região leste e fronteiriça do Peru com o Acre, me restringi a discorrer 
somente sobre os indígenas que habitam o território nacional, focando, sobretudo, nos povos das aldeias brasileiras com 
os quais obtive contato. 
10 Para informações mais específicas sobre as religiões ayahuasqueiras (União do Vegetal, Santo Daime e Barquinha), 
consultar o livro “O uso ritual da ayahuasca” (Labate, 2002). 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.8946


BOMFIM, Leónardó Córre a. Cantós xama nicós Huni Kuin: cerimó nias de ayahuasca, cósmólógias e póntes entre mundós. 
 
 
 

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-35, e8946, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.8946 
 

5 

1. Ayahuasca e as cerimônias de nixi pae Huni Kuin 

 

As descrições e análises que realizarei nesta seção se referem às minhas vivências e investigações 

nas cerimônias de nixi pae Huni Kuin – povo com o qual estabeleci contato desde minha primeira 

experiência com a ayahuasca –, sobretudo a partir da presença desses indígenas em dois espaços 

distintos de consagração11 (ingestão) da bebida, a Aldeia Akasha e a Tribo Nawa. De forma geral, é 

possível afirmar que os processos ritualísticos duram cerca de nove horas, iniciando os trabalhos por 

volta das vinte e duas horas e encerrando somente após o amanhecer, em torno das sete horas da 

manhã. Geralmente os rituais ocorrem às sextas-feiras ou aos sábados, sempre à noite. Também são 

organizadas jornadas duplas, que compreendem os dois dias do final de semana (iniciando na sexta-

feira à noite e encerrando no domingo de manhã), ou, ainda, imersões durante feriados prolongados, 

com cerimônias de ayahuasca e outras práticas (banhos de ervas, rodas de rapé, contação de histórias 

e oficinas). O quantitativo de participantes nessas cerimônias pode oscilar bastante, a depender da 

data estipulada para o ritual e da comitiva indígena responsável por sua condução. Nesse sentido, o 

número total aproximado de presentes pode transitar entre vinte integrantes (em uma data com baixa 

adesão) e cento e dez pessoas12 (em uma cerimônia com grande engajamento). Com exceção da 

comitiva indígena, os fenótipos dos participantes nesses rituais costumam ser predominantemente 

brancos, embora também seja frequente, ainda que minoritariamente, a presença de pretos e pardos 

(ou de outros indígenas convidados). As classes sociais dos frequentadores também podem divergir 

dependendo do local, mas, de forma geral, se configuram como classe média. 

No caso da Aldeia Akasha, é possível destacar um comparecimento regular de estrangeiros, 

geralmente europeus ou norte-americanos. Em algumas cerimônias é realizada, inclusive, uma 

tradução simultânea (português-inglês) por um dos guardiões, de modo a orientar tais integrantes. 

Nesse sentido, cabe ressaltar que esses contatos imersivos ritualísticos podem estabelecer conexões 

profundas e criar pontes entre indivíduos de culturas distintas. O estudo e a disseminação de práticas 

e saberes Huni Kuin (e de outras etnias indígenas), juntamente ao estabelecimento de parcerias entre 

 
11 Termo nativo usualmente utilizado para se referir ao ato de beber ayahuasca. 
12 Este número máximo se refere à Aldeia Akasha. Na Tribo Nawa o quantitativo máximo é de cerca de cinquenta pessoas. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.8946


BOMFIM, Leónardó Córre a. Cantós xama nicós Huni Kuin: cerimó nias de ayahuasca, cósmólógias e póntes entre mundós. 
 
 
 

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-35, e8946, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.8946 
 

6 

indígenas e “txais13”, podem representar trocas frutíferas, contanto que os interlocutores, sobretudo 

os nawa (brancos), busquem um diálogo horizontalizado, ético e que vise promover, de forma 

colaborativa, a justiça social. 

Em ambos os espaços de vivência (Aldeia Akasha e Tribo Nawa), os rituais se iniciam somente 

após a chegada de todos os participantes, quando são anunciadas, pelas lideranças locais, as regras do 

estabelecimento14, assim como concedidas orientações gerais para os participantes de primeira vez 

naquela localidade e para iniciantes na ayahuasca. Também são realizadas falas de abertura sobre a 

organização cerimonial e sobre os fundamentos e processos do nixi pae. Nesta etapa inicial, são 

apresentados aos participantes os “guardiões” da casa, ou “guardiões das medicinas sagradas” 

(ayahuasca, rapé e sananga). Tal categoria se refere aos integrantes mais experientes do local, que 

passam por um batismo ritualístico e possuem a incumbência de auxiliar nas demandas cerimoniais, 

salvaguardar os saberes dessas plantas de poder, e manter firme a corrente espiritual de proteção 

durante o rito. 

Após esse momento, a fala é transmitida à liderança da comitiva indígena – seja ela um 

pajé/xamã, cacique ou txana15 (cantor ou especialista no âmbito musical) –, figura geralmente 

masculina, embora também existam pajés mulheres, ou “majés”16, como a Tume Huni Kuin (que 

conduziu algumas das cerimônias de que participei). Os indígenas, então, apresentam os membros da 

comitiva, usualmente parentes próximos, e comentam um pouco sobre suas trajetórias, suas 

experiências de vida na aldeia, e sobre suas cosmovisões em relação ao nixi pae.  

 

 
13 “Txai” é um termo hãtxa kuin que originalmente significa “cunhado”. Entretanto, com o decorrer do tempo, acabou 
assumindo a conotação de “amigo”, “parceiro”, “aliado”, e geralmente é utilizado para designar sujeitos que se identificam 
com as culturas e a defesa de pautas indígenas. Para maiores informações, ver: Viveiros de Castro (2014; 2018) e Dinato 
(2022). 
14 Regras como a necessidade de permanecer no local até o final da cerimônia, pela manhã; a solicitação de manter um 
comportamento respeitoso em relação aos outros participantes; a restrição do uso do celular etc. 
15 A palavra “txana” em hãtxa kuin se refere ao pássaro japiim ou xexéu (Cacicus cela), notável por sua capacidade de canto 
e imitação de outros pássaros. Para que um músico ou cantor Huni Kuin seja categorizado como um txana, é necessário 
muito estudo, experiência, memória e a passagem pelo ritual do Hãpaya, que envolve uma dieta, rezos e a aplicação de 
pimenta na língua do iniciado com o bico desse pássaro. Para maiores informações, ver: Bomfim (2023). 
16 O termo “pajé” possui origem linguística tupi-guarani e foi adotado pela antropologia, assim como a expressão análoga 
“xamã”, possivelmente de origem dos Evenks siberianos (Cesarino, 2009), para se referir a líderes espirituais e curandeiros. 
Tenho constatado que, em algumas cerimônias, tem sido priorizada a utilização do vocábulo “majé” (provavelmente um 
neologismo elencado como um marcador diferencial de gênero) para se referir às pajés mulheres.  

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.8946


BOMFIM, Leónardó Córre a. Cantós xama nicós Huni Kuin: cerimó nias de ayahuasca, cósmólógias e póntes entre mundós. 
 
 
 

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-35, e8946, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.8946 
 

7 

O fogo é, literalmente, um elemento central na cerimônia. Nesse sentido, tanto na Aldeia 

Akasha, quanto na Tribo Nawa, a fogueira está localizada no centro da Kupixawa17. Para que o ritual 

seja iniciado, a fogueira central precisa estar acesa. Ela é alimentada durante toda a noite, 

configurando a principal iluminação do local e um elemento de condução espiritual. Um dos 

guardiões é sempre responsável por nutrir o fogo, e parte de seus estudos são direcionados para essa 

função. O fogo só se extingue ao final da cerimônia, ao amanhecer. Este elemento é ainda considerado 

por alguns como um “abuelo” (avô, em espanhol), devido à sua existência ancestral, e está relacionado 

à luz, à transformação e à purificação. 

Após o pajé realizar o rezo inicial, proferindo palavras em hãtxa kuin e abençoando as garrafas 

de nixi pae, são iniciadas, então, filas para a consagração da ayahuasca. Os participantes de primeira 

vez regularmente são os primeiros convidados a consagrá-la, e ingerem uma quantidade menor que 

os mais experientes. É essencial que todos os presentes na cerimônia consumam a bebida. 

Dependendo da comitiva, são organizadas filas que distinguem homens e mulheres, ou então que 

priorizam as mulheres na ordem da ingestão. Este é um momento silencioso no ritual, que envolve 

prece, mentalizações, e direcionamentos de pedidos ou intenções àquela cerimônia, por parte dos 

integrantes. Geralmente, após esse momento, são apagadas todas as luzes e mantidas somente as velas 

e o fogo. 

É fundamental ressaltar que, com exceção do período de apresentação e do momento de 

concentração, logo após a ingestão da primeira dose de nixi pae, todo o ritual é conduzido por 

músicas, até o amanhecer. Em alguns momentos, entre as canções, usualmente em etapa mais 

avançada do ritual, os líderes podem trazer algumas reflexões evocadas pela “força”18, realizando 

discursos, ou compartilhando narrativas mitológicas pertencentes à sua etnia. 

Após a consagração da primeira dose e o período de concentração (cerca de vinte minutos), são 

iniciados os cantos tradicionais huni meka, com a duração de aproximadamente três horas. É difícil 

precisar o tempo exato decorrido em cada etapa, visto que a experiência com o nixi pae é 

 
17 Espaço cerimonial em formato redondo, hexagonal ou octogonal, estruturalmente construído com madeira e coberto 
com palha, inspirado nas arquiteturas indígenas, geodésicas e bioconstruções. O termo pode ser traduzido como “grande 
casa de encontros”. 
18 Conceito de grande relevância na cosmovisão Huni Kuin, que será discutido no tópico seguinte. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.8946


BOMFIM, Leónardó Córre a. Cantós xama nicós Huni Kuin: cerimó nias de ayahuasca, cósmólógias e póntes entre mundós. 
 
 
 

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-35, e8946, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.8946 
 

8 

profundamente imersiva, e muitas vezes a noção temporal e espacial é completamente dilatada ou 

transformada. A rodada da segunda dose de ayahuasca é oferecida após cerca de duas a três horas de 

cerimônia, e não é obrigatória para nenhum participante. Após algum tempo da segunda dose, 

também são abertos os trabalhos com a medicina do rapé, àqueles que tiverem interesse. A qualquer 

momento da cerimônia, após esta segunda dose, os participantes podem solicitar à comitiva indígena, 

ou aos guardiões, mais doses de nixi pae ou rapé.  

Composto por folhas de tabaco secas e maceradas, juntamente a cinzas de cascas de árvores 

específicas (murici, cumaru, canela-de-velho, pau-pereira etc.), o rapé (“dume deshke” em hãxta kuin) 

é um pó soprado pelo pajé, através do tepi (espécie de tubo de bambu ou osso animal), em cada uma 

das narinas dos integrantes da cerimônia. De acordo com diversas perspectivas indígenas, tal fusão 

possui propriedades medicinais, espirituais e potencializadoras da “força” da ayahuasca.  

Somente ao final da cerimônia, após o raiar do sol e o prosseguimento das falas e cantos de 

encerramento, é que a última medicina é aplicada nos participantes interessados. A sananga é um 

colírio preparado com o sumo da casca de uma raiz (Tabernaemontana sananho), e administrado em 

ambos os olhos. A característica mais marcante dessa substância é seu ardor, que dura alguns minutos 

e gera lacrimação. Na cosmovisão Huni Kuin (Meneses, 2018), a medicina é utilizada para clarear os 

pensamentos, aprimorar a acuidade visual (também para a caça), amenizar dores de cabeça e curar 

“nisu” (panema19). 

 

2. Yube e Kapetawã (A jiboia e o jacaré-ponte): Cosmologia Huni Kuin  

 

As narrativas mitológicas do povo Huni Kuin são transmitidas e reelaboradas oralmente há 

séculos e, em décadas mais recentes, têm se consolidado no universo da escrita através de teses, artigos 

e publicações científicas. Da mesma forma, tais temáticas vêm alastrando suas raízes por meio de 

livros, documentários, pesquisas e produções dos próprios indígenas, sejam estas de caráter 

acadêmico, pedagógico ou artístico – com versões em português, espanhol, inglês e hãtxa kuin.  

 

 
19 Azar, má sorte, infelicidade. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.8946


BOMFIM, Leónardó Córre a. Cantós xama nicós Huni Kuin: cerimó nias de ayahuasca, cósmólógias e póntes entre mundós. 
 
 
 

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-35, e8946, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.8946 
 

9 

De acordo com a antropóloga Alice Haibara (2016), remetendo-se à fala do pajé Huni Kuin 

Agostinho Ika Muru presente em sua pesquisa etnográfica, a origem do cosmos está diretamente 

relacionada ao surgimento de yuxibu. Esta categoria se refere a coletivos não humanos que habitam 

os distintos domínios do cosmos e são responsáveis por suas transformações. Tal denominação 

também está relacionada à concepção de “dono” ou “mestre” (ibu) – bastante presente no 

pensamento ameríndio –, que excede a noção de “posse” ou “propriedade”, e estabelece modos de 

relação entre humanos, não humanos e coisas. A noção de yuxibu também está etimologicamente 

conectada ao conceito de yuxin, traduzido por autores que se debruçaram sobre as culturas Pano 

como “almas” (Abreu, 1914; McCallum, 1996), “espíritos” (Kensinger, 1995; Keifenheim, 2002), 

“forças vitais” (Pérez-Gil, 1999), “duplos” (Cesarino, 2006) e “agências” (Lagrou, 2007). Nesse 

sentido, o significado de yuxibu – sendo yuxin: “almas”, “espíritos”, “duplos” e ibu: “dono”, “mestre” 

– poderia ser traduzido como “mestre das almas”.  

 

O poder está relacionado ao poder de transformação. Este é o poder dos seres espirituais 
chamados de yuxin ou yuxibu, eles têm o poder de produzir imagens animadas na mente 
ou no 'corpo perceptivo' das pessoas. Os Yuxibu são o plural ou o superlativo dos yuxin, 
espírito ou alma, possuem capacidade de agência e ponto de vista, intencionalidade. Estes 
seres yuxibu não são limitados pela forma, podem se transformar à vontade e podem 
transformar a forma do mundo a sua volta (Lagrou, p. 2007, 59). 

 

Em narrativa mitológica apresentada sobre o processo de criação do universo para os Huni 

Kuin, pajé Agostinho destaca que “quem criou foi só um yuxibu, mas através desse um, germinaram 

milhares de yuxibus” (Ika Muru, 2014, p. 27):  

 

A história de criação dos planetas, que o nosso yuxibu criou, que não tinha nada de vida. 
Então ele criou, deu esse poder para os planetas, para que os planetas criassem os viventes 
através da sua superfície. [...] A primeira coisa que ele criou, ele tentou respirar, para ver se 
tinha respiração, para ter essa respiração na Terra. [...] Então com essa força de energia da 
respiração do yuxibu [...] a terra nasceu [...] ele [yuxibu] abriu o poder dele, que desceu para 
terra para fazer tudo que a gente vê hoje aqui na nossa região do planeta, fazer a terra, dividir 
as águas e criar os povos huni kuin, porque deu poder para o sol, para estrela, para terra, 
para o rio, para socorrer os viventes. Só para não perder o tempo, receber esses poderes tão 
poderosos, a hora que chegou a luz, quando a luz bateu na terra e que a terra criou mais, 
teve a voz de feminino e de masculino, aibu [mulher] e huni [homem]: “A” e “E” [...] Mas 
não pessoalmente, era espírito que chegou primeiro na terra que deixou essas vozes, para 
poder essa terra entender, criar o casal (Haibara, 2016, p. 40-41). 

 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.8946


BOMFIM, Leónardó Córre a. Cantós xama nicós Huni Kuin: cerimó nias de ayahuasca, cósmólógias e póntes entre mundós. 
 
 
 

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-35, e8946, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.8946 
 

10 

O líder espiritual ainda afirma que “yuxibu é uma coisa invisível. Sabemos do nome, mas 

ninguém nunca encontrou. O que eu vejo é nosso yuxibu mais perto de nós, o que nós temos de nosso 

yuxibu é nossa voz” (Ika Muru, 2014, p. 28). As vocalizações melódicas “A” e “E” compõem a 

estrutura de diversos cantos Huni Kuin, sobretudo os huni meka e, conforme enfatizado por Ika 

Muru, tais entoações remetem ao surgimento da vida (Shuku Shukuwe, 2012). Conforme a narrativa 

cosmogônica apresentada, juntamente ao vento e à primeira respiração da terra, emergiram as vozes 

“A” e “E”, huni e ainbu, respectivamente masculino e feminino. Nessas citações é possível constatar 

uma perspectiva dualista de oposição e complementaridade em relação aos arquétipos masculino e 

feminino, que também acompanha algumas compreensões Huni Kuin sobre o mundo.  Para a teórica 

Cecília McCallum, os “Kaxinawá entendem a vida produtiva como fundada na relação produtiva 

entre capacidades [agências] masculinas e femininas em interação recíproca e em interação com o 

exterior” (McCallum, 1996, p. 52). 

Guardadas as devidas distinções, também é interessante observar a conexão que tal narrativa 

cosmológica estabelece com outras cosmovisões, tais como a cristã. No primeiro capítulo do 

Evangelho de João, no livro sagrado da Bíblia, o texto indica que “No princípio, era o Verbo, e o 

Verbo estava com Deus, e o Verbo era Deus” (Bíblia, 2024, Jo 1,1). Isto é, o verbo, a palavra, o som, 

remeteria ao Deus primordial cristão20. Da mesma forma, é possível delinear semelhanças com a 

cosmovisão hinduísta, que apresenta como vibração primordial e mantra mais relevante e poderoso 

da religião o som “Om”, ou “Aum” – formado pelo ditongo das vogais “A”, “U” e a nasalização da 

consoante “M” – representando três estados da consciência: vigília, sono e sonho. Nessa perspectiva, 

esta sonoridade corresponde “ao mais sagrado som-símbolo [...] Ele representa, em poucas palavras, 

todos os quatro planos de existência [...] fenomenal, não-fenomenal, o macrocosmo e o microcosmo” 

(Mukhyananda, 1989, p. 1-5). 

Conforme a cosmologia Huni Kuin, o feitio do nixi pae, assim como os cantos ritualísticos do 

cipó, os huni meka, foram ensinados aos originários pelo povo-jiboia. De acordo com essa narrativa, 

 
20 De acordo com Ana Maria Lisboa de Mello (Mello, 1997, p. 77-78), teórica do campo literário, o vocábulo verbum, na 
frase “In principium erat verbum”, tem sido traduzido por “palavra”, se referindo à palavra divina. Entretanto, conforme 
a autora, alguns pesquisadores consideram que os termos “som” e “canto” seriam melhores traduções para a expressão 
latina, visto que, em tempos imemoriais, o criador era concebido como um canto infinito, e a criação, uma cristalização 
desse canto (Cotte, 1990, p. 11).  

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.8946


BOMFIM, Leónardó Córre a. Cantós xama nicós Huni Kuin: cerimó nias de ayahuasca, cósmólógias e póntes entre mundós. 
 
 
 

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-35, e8946, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.8946 
 

11 

Dua Busë (ou Dua Yube), um indígena caçador, se apaixonou por uma mulher-jiboia pela qual foi 

enfeitiçado e, ao realizar um processo ritualístico, foi morar embaixo do lago, em outro plano-astral, 

com sua amada. O caçador habitou esse mundo aquático por vários anos e aprendeu a preparar o nixi 

pae e a cantar os huni meka com sua nova família do povo-jiboia. Em uma das “mirações” (visões) 

que recebeu ao consagrar e sentir a “força” da bebida, o homem se deu conta de que sua vida corria 

perigo e fugiu para retornar ao mundo da terra. Dua Busë atravessou um portal no igarapé e 

conseguiu retornar. Entretanto, o indígena ficou bastante ferido, pois, ao tentar fugir, seus parentes-

jiboia quase o mataram ao tentar engolir boa parte de seu corpo. Pouco antes de morrer, ele 

transmitiu aos parentes seus aprendizados com o povo-jiboia, tanto sobre a coleta da folha e do cipó, 

sobre o preparo do nixi pae, quanto sobre os cantos sagrados cerimoniais. Ao ser enterrado, seu corpo 

se transformou no próprio cipó e na folha para a infusão, e os Huni Kuin seguiram seus passos e 

fizeram o chá, iniciando a tradição nessa etnia. 

 

A jiboia é mais do que um ‘animal yuxin’ [...] Sendo uma das manifestações do xamã 
primordial Yube, mestre do mundo aquático, com suas várias manifestações em forma de 
lua, arco-íris e cobra cósmica, a jiboia não é apenas um animal com yuxin, mas tem também 
yuxibu (poder para transformar o mundo a sua volta). A jiboia sustenta uma relação 
metonímica direta com este princípio cosmogônico, que, em combinação com o Inka, o 
mestre do mundo celeste, é responsável pela contínua criação do mundo (Lagrou, 2007, p. 
215). 

 

Os conceitos de “força” e “miração”, experienciados por Dua Busë após a ingestão da 

ayahuasca, estão intrinsecamente conectados e são também vivenciados pelos frequentadores das 

cerimônias de nixi pae, sendo noções complexas frequentemente utilizadas nos espaços xamânicos 

Aldeia Akasha e Tribo Nawa. Em tais contextos ritualísticos de ayahuasca, a noção de “força” pode 

se referir a uma “força maior”, às “forças da natureza”, às “forças divinas, místicas e espirituais” 

presentes em nosso plano e no plano astral. Em algumas acepções apreendidas durante a etnografia, 

o sentido de “força” se assemelha à concepção de Deus, se apresentando como um ser/elemento 

superior, onisciente, onipresente, onipotente etc. Nesse sentido, “estar na força” significa estar em 

sintonia com essa consciência/presença/energia; estar sob a manifestação dos efeitos sensoriais, 

psicológicos e espirituais desse chá (ou de outra planta de poder); vivenciar um estado não ordinário 

de consciência – “ENOC” (Mikosz, 2009) –, um transe; e, em síntese, sentir a potência do nixi pae.  

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.8946


BOMFIM, Leónardó Córre a. Cantós xama nicós Huni Kuin: cerimó nias de ayahuasca, cósmólógias e póntes entre mundós. 
 
 
 

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-35, e8946, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.8946 
 

12 

Em outras religiões ayahuasqueiras provenientes da região amazônica, tais como o Santo 

Daime, fundado no início do século XX, o termo “força” também se conecta diretamente à origem 

do nome da prática religiosa. De acordo com a cosmologia dessa doutrina, após consagrar a 

ayahuasca, Mestre Irineu (fundador da religião) passou a ter visões de uma figura feminina 

identificada como a Rainha da Floresta, ou Nossa Senhora da Conceição. Essa divindade lhe teria 

trazido revelações, e ensinado a nomear a bebida como “Daime”, associando-a ao verbo “dar” e às 

invocações “dai-me força, dai-me amor, dai-me luz”, características da doutrina emergente (MacRae, 

1992, p. 67). Na manifestação religiosa União do Vegetal, fundada por Mestre Gabriel, o conceito de 

“burracheira” – estado de consciência gerado pelo chá “hoasca” – também se relaciona à noção de 

“força”, podendo ser descrita como “uma ‘força estranha’ [...] como algo subjetivo e impalpável. É 

falar de algo imaterial [...], pois o contato com o sagrado é algo que adquire sentido na medida em 

que se sente” (Ricciardi, 2008, p. 74-81). 

Na cultura Huni Kuin, Ibã Sales, liderança do coletivo MAHKU – Movimento dos Artistas 

Huni Kuin21 –, afirma a dificuldade de se explicar os cantos huni meka e suas “mirações” (visões 

geradas pela ingestão da ayahuasca): “Explicando você não entende, é melhor ver”. De acordo com o 

indígena, apenas “na força” (sob efeito do nixi pae) seria possível compreender o que dizem e 

mostram os cantos (Dinato, 2021, p. 84). De forma geral, nas perspectivas dos frequentadores dessas 

cerimônias, as “mirações” podem ser compreendidas como visões que se aproximam ao universo 

onírico ou a mundos distintos. Também estão associadas a visões sobre o passado, presente e futuro, 

assim como a visões espirituais e de outros planos existenciais, em estados de consciência não 

convencionais. Nas “mirações”, é possível que o indivíduo visualize e experiencie contatos com seres 

animais (jiboia, gavião, onça, sapo, entre outros) e espirituais que integram a cosmologia Huni Kuin, 

recebendo aprendizados (em forma de insights) ou, ainda, curas físicas e espirituais (Meneses, 2018). 

As “mirações” também podem envolver padrões visuais, tais como formas geométricas, fractais, 

linhas, juntamente a cores, luzes, densidades, mandalas, túneis, espirais e vórtices em movimento. 

Nesse distinto estado perceptivo, são vivenciadas múltiplas sensações, sentimentos, sinestesias, 

memórias e insights. Além disso, os indígenas e diversos interlocutores consideram a possibilidade de 

 
21 O coletivo será abordado com maior profundidade no tópico 4. Pontes entre mundos. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.8946


BOMFIM, Leónardó Córre a. Cantós xama nicós Huni Kuin: cerimó nias de ayahuasca, cósmólógias e póntes entre mundós. 
 
 
 

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-35, e8946, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.8946 
 

13 

se estabelecer contatos com seres de outros planos, recebendo, assim, informações necessárias para 

processos de cura e resoluções de problemas individuais durante o ritual. No desenvolvimento da 

“miração”, alguns padrões visuais específicos podem emergir, tais como os desenhos e significados 

dos kenes (grafismos sagrados Huni Kuin – kene kuin: “desenho verdadeiro”), também expressos 

nessa cultura indígena através das pinturas corporais e faciais, cerâmicas, tecelagem, artesanatos e 

vestimentas para as cerimônias.  

Direcionando a discussão para outra narrativa mitológica Huni Kuin, transponho para este 

artigo a história de Kapetawã, também conhecido por jacaré-ponte (Kapewë Pukeni) ou jacaré 

grande:  

 

O mito do Kapetawã conta a história de um grupo, os primeiros humanos, que se 
depararam com um grande rio impossível de atravessar. Perceberam, entretanto, que lá 
havia um jacaré gigante (Kapetawã) que, com seu enorme corpo, poderia servir de ponte 
para o outro lado. Negociaram com ele a passagem por suas costas em troca de caças. A 
única restrição feita pelo jacaré era a de não lhe oferecerem nenhum outro jacaré como 
alimento, pois ele não era canibal. Os humanos caçaram anta, veado, macacos e outros 
animais, dando-os ao jacaré que, em retribuição, permitia a passagem por suas costas até a 
outra margem. Em determinado momento, por um descuido, alguém deu a Kapetawã um 
pequeno jacaré como alimento. O jacaré-ponte então revoltou-se e não permitiu que 
ninguém mais passasse por cima dele. Aqueles que não passaram, a história conta, 
tornaram-se os huni kuin, todos os indígenas que vivem na floresta. Nós, os brancos 
(nawa), passamos. Assim, do ponto de vista mítico Huni Kuin, foi feita a separação inicial 
entre povos distintos. (Dinato, 2021, p. 61). 

 

Conforme indicado pelo pesquisador Daniel Dinato, o imenso jacaré representa a conexão, 

justifica a transposição/separação, mas também reforça a origem em comum entre indígenas e não-

indígenas. Equitativamente, o antropólogo Guilherme Meneses defende que “a antiga história 

(shenipabu miyui) do jacaré-ponte (Kapetawã), [...] oferece uma compreensão para conectar brancos 

(nawá) e índios (Huni Kuin)” (Meneses, 2020, p. 387). Corroborando a fala de ambos os 

pesquisadores, o ancião e líder de canto Huni Kuin Augusto Feitosa – após finalizar o relato do 

mesmo mito à pesquisadora Els Lagrou – conclui: “Os estrangeiros são nossa metade partida há 

muito tempo (nawa kuin nukun bais xateni)” (Lagrou, 2007, p. 451). 

No intuito de enfatizar a relevância dessa narrativa para o povo originário em questão, ressalto 

a decisão do coletivo Movimento dos Artistas Huni Kuin em elencar como símbolo (logo) do grupo 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.8946


BOMFIM, Leónardó Córre a. Cantós xama nicós Huni Kuin: cerimó nias de ayahuasca, cósmólógias e póntes entre mundós. 
 
 
 

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-35, e8946, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.8946 
 

14 

o próprio Kapetawã, como forma de representar essa ponte, essa conexão entre universos. Além disso, 

cabe enfatizar que a alegoria de Kapetawã, assim como a representação imagética de outros seres 

mitológicos, estão atualmente expostas em um mural de setecentos e cinquenta metros, denominado 

“Mirações”, no pavilhão central da 60ª edição da Bienal de Veneza de 2024, na Itália (Globo G1, 

2024), pintados pelo coletivo MAHKU. 

 

3. Cantos huni meka e sonoridades Huni Kuin 

 

Em referência aos aspectos sonoro-musicais, é fundamental ressaltar que os cantos não são 

apenas um elemento auxiliar às cerimônias de ayahuasca, um “acompanhamento” ou “ambientação 

sonora” das sensações e visões proporcionadas pelo nixi pae, mas um guia a conduzir a própria 

jornada no campo espiritual. O canto, nesse contexto, é uma construção invisível que se conecta 

diretamente a outros elementos do campo da invisibilidade.  

 

os huni muka são propriamente caminhos. Os dami, suas imagens, representações ou 
transformações visionárias são os caminhos (bai) abertos pelo nixi pae capazes de 
colocarem o cantador em relação aos yuxin (“espíritos”) ali presentes, ou ao “povo do nixi 
pae”, aqueles que realmente compreendem as palavras especiais do canto composto na 
língua dos antigos (shenipabu hãtxa). O huni muka sobrepõe/comunica o huni, a pessoa 
que canta, a Yube, a sucuri ancestral hipóstase do cipó, bem como o próprio cipó-homem 
(pois a ayahuasca é uma pessoa para os Kaxinawá e tantos outros povos amazônicos) 
(Cesarino, 2006, p. 111). 

 

Em continuidade, cabe enfatizar que as cerimônias são divididas, fundamentalmente, em dois 

momentos22: a) o primeiro, composto por cantos tradicionais, entoados somente pela voz (na língua 

nativa23), ou, ainda, pela voz acompanhada do maracá; b) o segundo, constituído pela voz (em hãtxa 

kuin / shenipabu hãtxa, português, ou cantos híbridos) integrada a diversos outros instrumentos 

musicais. No primeiro segmento são entoados os cantos tradicionais, isto é, os huni meka, e neste 

 
22 Optei por denominar esses dois momentos em parte “a” e “b”, com o intuito de facilitar a compreensão do leitor, visto 
que existem outras subdivisões em cada um desses grandes fragmentos (“a” e “b”), que possuem a extensão temporal de 
cerca de três horas (a) e seis horas (b). 
23 A linguagem presente nos huni meka possui um caráter metafórico, e é denominada Shenipabu Hãtxa, isto é, a 
linguagem dos antigos (Guimarães, 2002, p. 236). 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.8946


BOMFIM, Leónardó Córre a. Cantós xama nicós Huni Kuin: cerimó nias de ayahuasca, cósmólógias e póntes entre mundós. 
 
 
 

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-35, e8946, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.8946 
 

15 

grupo também existem subdivisões em relação às funções e temas de cada canto. De acordo com Ibã 

Sales Huni Kuin, em explicação/tradução realizada para o antropólogo Daniel Dinato, é possível 

distingui-los em três fragmentos e intenções: 

 

Os huni mekas, explica Ibã, são divididos em três grandes grupos. O primeiro chama-se 
pae txanima (cantos para “chamar a força”, segundo Ibã), sendo pae traduzido por força 
e txanima por chamar. Esse grupo de músicas também pode ser chamado de Yube txanima 
(“chamar a jiboia”), sendo Yube a jiboia. O segundo grupo de músicas chama-se hawe 
dautibuya24, traduzido por Ibã como “vem fantasiado”. Hawe foi traduzido por “essa”, 
dauti por “fantasiado” e buya por “várias”. Cantadas quando as mirações chegam, essas 
músicas também ajudam a guiar os participantes pelos “caminhos da jiboia”, como Ibã 
costuma dizer. Por fim, o terceiro grupo de músicas se chama kayatibu. Kaya me foi 
traduzido por Ibã como “firmar” e tibu por “verdade”. São as músicas cantadas para a força 
da bebida e as mirações diminuírem, quando a cerimônia se aproxima do final. Cada um 
desses três grupos contém diversas músicas que são cantadas ao longo da cerimônia com 
nixi pae, não necessariamente na ordem sequencial. Os cantos, importante ressaltar, não 
narram uma história com início, meio e fim, mas justapõem imagens (Dinato, 2018, p. 88 
– grifos nossos). 

 

Foram encontrados diversos relatos semelhantes aos de Ibã na etapa de levantamento 

bibliográfico (OPIAC; Maia, 2007; Mattos, 2015; Haibara, 2016; Meneses, 2020), organizando os 

huni meka em três grupos de cantos com funções distintas. Paralelamente, também coletei narrativas 

similares durante as cerimônias de nixi pae nos espaços multiétnicos, tanto no início do ritual, quanto 

em expressões da cosmovisão Huni Kuin – realizadas pelos indígenas – no decorrer do ritual. 

Seguindo o raciocínio de Ibã, os cantos de poder direcionados a “chamar a força” (pae txanima), 

“colorir a miração” (dautibuya) e “baixar a força” (kayatibu), não seguirão necessariamente esta 

ordem linear. Logicamente, o canto de abertura cerimonial precisa ser, imperiosamente, para 

“chamar a força”, visto que não seria possível “colori-la” ou “baixá-la” sem antes invocá-la. 

Entretanto, durante uma mesma cerimônia, o pajé ou txana pode administrar a “força” através dos 

cantos, intercalando-os. Isto é, caso a experiência esteja muito intensa, ou com muita “pressão” 

(sinônimo ou auge da “força”), podem ser entoados kayatibu para baixá-la, ou, ainda, caso a “força” 

esteja muito sutil, o txana pode cantar um pae txanima para potencializá-la. É relevante ainda 

sublinhar que, nessa primeira etapa, a vasta maioria dos participantes permanece em silêncio, ouvindo 

 
24 Em outros referenciais bibliográficos, o segundo grupo foi apresentado como “dautibuya” (Meneses, 2020). 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.8946


BOMFIM, Leónardó Córre a. Cantós xama nicós Huni Kuin: cerimó nias de ayahuasca, cósmólógias e póntes entre mundós. 
 
 
 

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-35, e8946, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.8946 
 

16 

atentamente a voz ou as vozes dos indígenas da comitiva. Em situações excepcionais, podem-se ouvir 

participantes mais experientes, repetindo os cantos huni meka com um certo atraso temporal de 

segundos (semelhante a um efeito de delay, ou eco), sendo esta técnica vocal também recorrente entre 

os indígenas nos ritos e em gravações presentes nas plataformas digitais25. 

Na segunda parte do ritual (b), os instrumentos utilizados geralmente são: voz (ou vozes), 

violão, djembê, maracá e algumas vezes charango, ukulele, triângulo e/ou outros instrumentos de 

percussão, como congas, atabaques etc. Nesse segmento, os cantos se distribuem em novas 

elaborações melódicas e harmônicas para os huni meka tradicionais e em composições mais 

modernas/recentes, denominadas por “canções/cantorias/cantigas de terreirão”. A flauta 

(geralmente de madeira, e pertencente a etnias indígenas brasileiras ou não) também é um 

instrumento de uso recorrente entre as cerimônias Huni Kuin que presenciei, e pode ser utilizada 

tanto na primeira parte do ritual – como condução de práticas meditativas e de concentração, 

enquanto se aguarda e convoca a chegada da força26- quanto na segunda metade, acompanhando o 

grupo musical em algumas frases melódicas, ou solando a melodia em improvisos. 

Vários participantes costumam levar instrumentos musicais, como maracás, tambores, 

pandeiros, flautas, e participam do acompanhamento instrumental dos cantos-rezos. De maneira 

geral, todos os que souberem cantar ou tocar um instrumento estão autorizados a acompanhar os 

txanas na cerimônia. Em momento próximo ao final do ritual, também são abertas oportunidades 

para que os participantes possam ofertar cantos e músicas a todos os integrantes.  

Além das “cantorias de terreirão” e dos cantos huni meka (reformulados melódica e 

harmonicamente) ao violão, muitas vezes os cantos dessa etapa de encerramento são oferecidos aos 

(ou citam os) guias de umbanda, tais como rezos para Pretos Velhos e Caboclos. Podem ser entoados, 

ainda, pontos de umbanda tradicionais, ou ofertadas músicas para orixás, como Oxum, Oxóssi e 

Iemanjá. Em cerimônias na Aldeia Akasha, também pude presenciar cantos de originários norte-

americanos, como os da etnia Lakota, acompanhados pelo tambor xamânico e entoados em língua 

 
25 A exemplo da abertura do álbum Huni Meka: Cantos do Nixi Pae (OPIAC; Maia, 2007a).  
26 É possível ouvir um exemplo de gravação de flauta solo com esse propósito na faixa “Vamos Entrar no Astral” do álbum 
“Cantos Huni Kuin: Kayatibu Dautibuya Huni Kuin – rezos sagrados de cura do povo Huni Kuin” do músico e líder 
cerimonial Mapu Huni Kuin. Disponível em: <https://www.youtube.com/watch?app=desktop&v=_V9SEp6iQPc>. 
Acesso em: 21 jun. 2024. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.8946


BOMFIM, Leónardó Córre a. Cantós xama nicós Huni Kuin: cerimó nias de ayahuasca, cósmólógias e póntes entre mundós. 
 
 
 

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-35, e8946, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.8946 
 

17 

nativa por não indígenas (guardiões do local). A cena descrita provavelmente foi possível devido à 

influência e aos ensinamentos de Vernon Forster – nativo americano das tradições Lakota e Ojibwe 

(Estados Unidos) –, periodicamente presente em conduções de oficinas e rituais no espaço 

multiétnico de Itaipava.  

Essas experiências sonoras revelam a permissividade de um nível de sincretismo nessas 

cerimônias, autorizando cruzamentos entre as tradições, assim como invocações síncronas de 

entidades de distintas vertentes espirituais. Entretanto, logicamente existem limites para a experiência 

sincrética, e estes irão divergir conforme o local e a cerimônia, havendo espaços e/ou rituais que vão 

se restringir à cosmovisão de determinada etnia, e outros de caráter mais holístico e universalista. Os 

últimos casos citados geralmente podem ser associados ao que alguns teóricos denominam “Nova 

Era” ou New Age (Cordovil, 2015; Magnani, 2000), “neoxamanismo” (De La Torre, Zúñiga, Huet, 

2013) ou “neo-esoterismo” (Magnani, 1999), isto é, movimentos e perspectivas espiritualistas que 

podem abranger religiões ameríndias, afro-brasileiras, afro-indígenas, o hinduísmo, o budismo, entre 

outras doutrinas mágico-religiosas, como as de origem Celta, do Egito Antigo etc. Cabe, ainda, 

enfatizar que em nenhum dos espaços nos quais participei de cerimônias de ayahuasca observei um 

ritual cuja espiritualidade fosse tão abrangente e diversa. Nesse sentido, não os enquadraria em tais 

categorias descritas na bibliografia. 

Retomando a discussão sobre os huni meka, pode-se inferir que as melodias de cada canto 

específico possuem contornos que muitas vezes se aproximam à escala pentatônica, com temas curtos 

que se repetem incessantemente, criando uma relação cíclica, quase mântrica, e uma sensação de 

eterno retorno. O efeito de repetição com um “atraso” (delay) entre os txanas estabelece uma noção 

de profundidade em outras camadas, que extrapola a percepção de apenas um efeito de “eco” vocal, 

e assume outra complexidade, tal como nas fugas do período barroco, em que uma voz está sempre 

“perseguindo” a outra e criando texturas sonoras. Alguns cantos, trechos ou interpretações dos huni 

meka soam mais falados, semelhantes a rezos ou ladainhas religiosas (falas cantadas ou melodias 

faladas), e apresentam um timbre de canto mais anasalado e vocálico (sobretudo em relação aos usos 

de “A” e “E”), estabelecendo um caráter preponderantemente rítmico. 

 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.8946


BOMFIM, Leónardó Córre a. Cantós xama nicós Huni Kuin: cerimó nias de ayahuasca, cósmólógias e póntes entre mundós. 
 
 
 

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-35, e8946, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.8946 
 

18 

O antropólogo Pedro Cesarino, amparado em análises realizadas no campo da Linguística e 

Tradução pelo pesquisador Daniel Guimarães, reafirma algumas das percepções acima e aponta seus 

desdobramentos: 

Longos e reiterativos, tais cantos possuem um tom recitativo e uma curva melódica pouco 
acentuada; perto de seu fim, tendem a “adquirir um ritmo vertiginoso de elocução, 
reforçado pelo staccato das sílabas regulares e pelo caráter reiterativo dos versos” (Guimarães 
2002:211). Acompanhados de estribilhos, os huni muka são dotados de uma cadência 
encantatória, cujo ritmo “serve como um dinamizador das imagens que vão sendo 
impulsionadas paratática e paralelisticamente, em uma montagem que oscila, 
dialeticamente, entre a quebra e a continuidade” (Guimarães, 2002:214-215). Seus 
estribilhos dizem muito também da sinestesia, outra característica notável de certas 
imagéticas xamanísticas. (Cesarino, 2006, p. 111) 

 

Em um possível exercício de transcrição, com o intuito de demonstrar ao leitor algumas 

características elencadas acima, apresento a seguinte partitura com o fragmento inicial do huni meka 

“Nai Mãpu Yubekã”27 (que significa “Céu, Pássaro, Jiboia” em kãtxa kuin / shenipabu hãtxa). O 

canto foi gravado por Isaias Sales Ibã e um grupo de indígenas Huni Kuin, e é considerado um huni 

meka para “chamar a força”, isto é, um pae txanima (ou Yube Txanima28):  

 

FIGURA 1 – Transcrição de vocalização de huni meka Nai Mãpu Yubekã. 
 

 
 

Fonte: Autor (2024) 
 

A partitura do fragmento musical acima foi redigida, sobretudo, com o intuito de facilitar a 

visualização e compreensão – juntamente ao entendimento dos ciclos de repetição – a partir do olhar 

e escuta de músicos e teóricos de formação ocidental. Entretanto, cabe esclarecer que a marcação do 

tempo, assim como os tempos fortes e fracos, não é seguida com precisão29 e muitas vezes ocorrem 

 
27 Canto presente no álbum Huni Meka: Cantos do Nixi Pae (OPIAC; Maia, 2007a), iniciado aos 11 minutos e 12 
segundos.  
28 Canto para chamar a jiboia, a “força” da jiboia. 
29 Ou conforme as nossas referências musicais, andamentos, bpm (batidas por minuto) etc. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.8946


BOMFIM, Leónardó Córre a. Cantós xama nicós Huni Kuin: cerimó nias de ayahuasca, cósmólógias e póntes entre mundós. 
 
 
 

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-35, e8946, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.8946 
 

19 

“antecipações” ou “adiamentos” dos pulsos (accelerandos e ralentandos). Consequentemente, as 

frases melódicas e os silêncios também seguem um fluxo mais livre, seguindo a prosódia textual dos 

huni meka. 

O canto possui um caráter responsorial. Sendo assim, ele é entoado primeiramente pelo txana 

(em caráter solo e sem a repetição do ritornello) e, somente após a fermata da semibreve, o canto é 

repetido pelo coro de indígenas. Esse movimento é realizado duas vezes, e, após a apresentação desse 

tema inicial – composto somente pelos sons vogais “A” e “E”, representando as energias primordiais 

masculinas e femininas –, adentram as palavras, que inauguram uma organização musical composta 

por letra seguida de vocalização (sendo o trecho da letra caracterizado por uma variação rítmica do 

primeiro motivo): 

 
FIGURA 2 – Transcrição de trecho de huni meka Nai Mãpu Yubekã. 

 

 
 

Fonte: Autor (2024) 
 

Nesse segundo tema (ou variação/reiteração do primeiro tema), é possível observar 

semelhanças com o tema inicial, em relação à organização melódica da frase. Como se pode constatar, 

com exceção do trecho em que é cantado “Nai Mãpu Yubekã”, a melodia da vocalização (entre a 

oitava e décima sétima nota) permanece praticamente a mesma, havendo apenas um encurtamento 

na duração da fermata. Esse trecho das vocalizações, que são bastante recorrentes em diversas 

elaborações melódicas dos huni meka, foi denominado por Guimarães (2002), com o auxílio do 

indígena Huni Kuin Norberto Sales Tene, como “palavras-som” (ou estribilho), que estabelecem 

conexões entre elementos musicais, espirituais e sinestésicos: 

 

Entre recurso expressivo puramente musical da voz e signo semanticamente carregado, as 
“palavras-som”, ou estribilhos, seriam um caso singular da linguagem dos cantos. Essas 
formas consistiriam em vocalizações recorrentes e aparentemente não significantes. De 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.8946


BOMFIM, Leónardó Córre a. Cantós xama nicós Huni Kuin: cerimó nias de ayahuasca, cósmólógias e póntes entre mundós. 
 
 
 

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-35, e8946, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.8946 
 

20 

número restrito, tais estribilhos se repetiriam em diversas músicas de huni muka. Recebi de 
Norberto Sales Tene duas interpretações aparentemente diversas a respeito do valor 
atribuído a essas “palavras-som”. A primeira diz que “isso daí é igual a um som. Como nós 
cantamos sem instrumento então isso daí é tipo um violão, uma sanfona. Isso é som daquela 
música” (Norberto Sales Tene). Essa interpretação enfatiza obviamente o aspecto 
estritamente musical dos estribilhos, que fariam o acompanhamento da voz, dando o tom 
em que a canção se desenrola. Porém, outra observação coloca a questão dos valores 
expressivos e espirituais ligados à palavra-som, o que seria uma forma mais ampla de se ler a 
função de “dar o tom”. Essa teoria associaria cada som a uma luz (“energia”) diferente, bem 
como a um tipo de cipó: Cada som [do estribilho] tem uma luz diferente, uma luz ou então 
daquelas forças. Têm várias luzes, cores: azul, vermelho, brilhoso. E têm vários nomes de 
cipó diferente, baka, pati, shawa, shane [...] Cada cipó tem sua cor e suas músicas (Norberto 
Sales Tene). A segunda interpretação, bem mais ampla que a anterior, relaciona os 
estribilhos, senão a um significado lexical, pelo menos a valores intensivos, como a forças 
especiais, marcadas pela tonalidade da luz e pela intensidade da experiência visionária. Até 
onde pude observar, isso é apenas uma hipótese, ou talvez a memória fragmentada de um 
conhecimento outrora profundamente sistematizado acerca do uso do nixi pae, 
provavelmente ligado às práticas xamânicas. Desconheço até que ponto a execução 
cerimonial dos cânticos obedece a essa sistematização, o mesmo se é reconhecida de forma 
ampla pelo Kaxinawá. De qualquer modo ela sugere o estatuto complexo das palavras-som, 
e sua pregnância especial para o ouvido huni kuin (Guimarães, 2002, p. 211). 

 

Para a etnomusicóloga Rosângela Tugny, os cantos xamânicos são espaços acústicos em que as 

vozes e palavras reformulam e multiplicam os sentidos nos processos ritualísticos. De acordo com a 

autora, algumas vocalizações (ou silabações) repetidas como estribilhos possuem um caráter 

simbólico e escapam ao espaço semântico, podendo ser compreendidas como “cantos vazios” (Tugny 

et al. 2009; Tugny, 2018), ou, como definiu o etnomusicólogo Anthony Seeger, “palavras de música” 

(Seeger, 2015, p. 98). 

Como encerramento desta seção, apresento a letra completa do huni meka analisado. A cada 

linha de suas estrofes, serão observadas transformações rítmicas no início da frase, a fim de adequar a 

melodia às palavras. Cabe enfatizar, ainda, que neste canto não emergem novas notas musicais, além 

das três notas presentes na partitura (dó sustenido, mi e fá sustenido)30 

 

A a e e a a e e e e 
A a e e a a e e e e y a 
Nai mãpu yubekã, a a a e e e 
Mi yube txanima tãki, a a a e e e 
Nai duniwã tãki, a a a e e e 

 
30 Entretanto, é valido frisar que a melodia vai elevando gradativamente a tonalidade (a partir de semi ou microtons), 
iniciando o canto em C# (dó sustenido) e, ao final da música, atingindo o tom de E (mi). 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.8946


BOMFIM, Leónardó Córre a. Cantós xama nicós Huni Kuin: cerimó nias de ayahuasca, cósmólógias e póntes entre mundós. 
 
 
 

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-35, e8946, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.8946 
 

21 

yuxi hutu yubekã, a a a e e e 
Mi yube txanima tãki, a a a e e e 
Dau tunu mushawe, a a a e e e 
Dau tunu mushawe, a a a e e e 
Dau txatxima tana manike, a a a e e e 
Nai mane shumushwe, a a a e e e 
Nai mane shumushwe, a a a e e e 
Hushu yume txikeu, a a a e e e 
Bake berunã buã, a a a e e e 
Pae yuã shununã, a a a e e e 
Haux haux haux pae se se iwaã pae 
t e m a s h k a r i k a w a n a i p e 
(OPIAC; Maia, 2007, p. 52). 

 

4. Pontes entre mundos 

 

No segundo tópico deste artigo, abordei a narrativa mitológica envolvendo o ser ancestral 

Kapetawã, conhecido como o “jacaré-ponte” (Kapewë Pukeni). Tal ente sobrenatural, considerado 

parente dos Huni Kuin – uma vez que, conforme membros da etnia, “já foram gente” (Lagrou, 2007, 

p. 355) –, revela a sua generosidade e conexão com os indígenas ao autorizá-los a passar por suas costas 

para atravessar de uma margem à outra do imenso rio, recebendo em troca alguns animais (caçados 

pelos originários) para sua alimentação. 

 

"O jacaré é yuxian (xamã), mas ele não se vinga" (Kape yuxianki, yuxiabia hatu kupismaki). 
[...] Ambos, o jabuti e o jacaré, "já foram gente", foram parentes dos Kaxinawa antes de se 
transformarem em animal, o que pode explicar sua benevolência para com os humanos e 
sua boa vontade em ceder-lhes sua 'pele', seu corpo. (Lagrou, 2007, p. 354-355). 

 

Nesse sentido, na presente discussão, o animal será compreendido simbolicamente como o guia 

e o caminho dessa argumentação sobre as possíveis pontes construídas entre os mundos, seguindo a 

mesma lógica que levou Kapetawã a ser selecionado para representar o coletivo de artistas do 

MAHKU. 

O Movimento dos Artistas Huni Kuin (MAHKU), liderado por Isaías Sales (Ibã Huni Kuin), 

surgiu como um desdobramento das pesquisas do indígena sobre os cantos do Nixi Pae, iniciadas na 

década de 1990, com o “objetivo de compilar e aprender, junto dos mais velhos, a forma correta de 

cantar os huni meka” (Pedrosa; Giufrida, 2023, p. 74). Fundado em 2013, o coletivo de artistas e 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.8946


BOMFIM, Leónardó Córre a. Cantós xama nicós Huni Kuin: cerimó nias de ayahuasca, cósmólógias e póntes entre mundós. 
 
 
 

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-35, e8946, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.8946 
 

22 

pesquisadores MAHKU – proveniente da Aldeia Xico Kurumin, no Acre – assumiu um lugar de 

proeminência na arte indígena e na arte contemporânea brasileira. O grupo atua no campo das artes 

visuais, que envolvem a produção de quadros, desenhos, pinturas e murais que 

narram/traduzem/transpõem (ou “botam sentido”, como defende Ibã) para o âmbito artístico os 

temas e seres que habitam os cantos cerimoniais huni meka e a cosmologia Kaxinawá, juntamente às 

mirações produzidas a partir de tais entoações musicais nas cerimônias de ayahuasca. Para os artistas 

desse coletivo, os elementos sonoros e imagéticos estão profundamente conectados, e compõem 

perspectivas da mesma experiência. Vale, ainda, frisar que o MAHKU já expôs obras na Fundação 

Cartier em Paris (2012, 2022), no Instituto Tomie Ohtake (2014), no Centro Cultural Banco do 

Brasil (2019, 2020), no MASP (2017, 2022), na Bienal de Veneza (2024), entre outros locais e países 

(Carmo Johnson Project, 2024). 

 

FIGURA 3 – Artistas Huni Kuin do coletivo MAHKU em frente ao mural “Mirações” na Bienal de Veneza de 2024. 
 

 

 
 

Fonte: Comissão Pró-Indígenas do Acre (CPI Acre, 2024)31 
 

 
31 Disponível em: <https://cpiacre.org.br/60a-bienal-de-veneza-a-ponte-do-jacare-leva-artistas-huni-kui-para-a-maior-
exposicao-de-arte-do-mundo/>. Acesso em: 24 jun. 2024. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.8946


BOMFIM, Leónardó Córre a. Cantós xama nicós Huni Kuin: cerimó nias de ayahuasca, cósmólógias e póntes entre mundós. 
 
 
 

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-35, e8946, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.8946 
 

23 

No mural acima, estão presentes Kapetawã (Kapewë Pukeni: jacaré-ponte) e a travessia dos 

indígenas, ao centro da imagem, e Yube (a jiboia primordial), em uma das pilastras e emoldurando o 

entorno da pintura. De acordo com Ibã Sales (artista à direita na imagem), “são três músicas que estão 

nessa pintura: a travessia do jacaré, outra para pedir permissão para o trabalho e outra de cura” (CPI 

Acre, 2024), isto é, três cantos foram transpostos para o campo imagético. Também são observados, 

na imagem, diversos grafismos (kenes) Huni Kuin, descritos como “a língua dos yuxin” (Lagrou, 

2007, p. 59), que podem ser interpretados como “desenhos geométricos sagrados – ensinados pela 

jiboia e chamados de kenes – nos corpos, nas cerâmicas, na tecelagem, na cestaria, em bancos e 

adereços. Kene é desenho, é cura e proteção” (Una Shubu Hiwea, 2017, p. 6). Os kenes do mural 

“Miração” possuem significados distintos e específicos, e manifestam-se nas letras de “la Biennale”, 

nas pilastras, nos corpos dos indígenas, nas árvores, nos peixes e no corpo da jiboia. 

Diante do apresentado, é evidente que a cosmologia Huni Kuin emerge de forma substancial 

nas expressões artísticas visuais e sonoras dessa etnia. A própria concepção de “arte” (contemporânea 

ou ancestral) se hibridiza e se ramifica a partir das manifestações culturais e espirituais, das noções de 

“ritos” e “cerimônias”, seja nas “mirações”, ou nos cantos huni meka e em suas representações pelo 

MAHKU. Para o coletivo de artistas, “pintura, música e miração são elementos inseparáveis na 

prática artística do MAHKU” (Pedrosa; Giufrida, 2023, p. 74). De acordo com a antropóloga Barbara 

Keifenheim, os sentidos se misturam e a “percepção sinestésica é formulada [...]: ‘E teu olho já mudou 

completamente quando respira visões e cheiros’. A consciência integradora xinan, que garante a 

coordenação de modalidades sensoriais separadas, é desativada no processo sinestésico (Keifenheim, 

2002, p. 115). 

Além de Kapewë Pukeni, o mito da origem da ayahuasca e os ensinamentos do povo-jiboia 

(sobre o feitio e consagração do nixi pae) também surgem com recorrência nas produções dos artistas 

Huni Kuin. No campo sonoro-musical, a jiboia Yube está presente em inúmeros cantos cerimoniais, 

sejam estes tradicionais, os huni meka, ou nas “cantigas de terreirão”. Tais narrativas são encontradas 

em letras entoadas por artistas indígenas, como Mapu Huni Kuin (O Povo da Jiboia, 2018), Ninawá 

Huni Kuin (Yube Manã Ibubu, 2019) e Ninawá Pai da Mata (Chamando os Espíritos, 2023)32. Nesta 

 
32 Referências das músicas citadas presentes na bibliografia.  

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.8946


BOMFIM, Leónardó Córre a. Cantós xama nicós Huni Kuin: cerimó nias de ayahuasca, cósmólógias e póntes entre mundós. 
 
 
 

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-35, e8946, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.8946 
 

24 

última canção, o referido pajé canta (em português): “Vem chegando a jiboia / A jiboia está curando 

/ Está curando todos nós / Está curando o corpo todo / Está curando o coração / Está curando o 

pensamento [...]” Nesta letra, em momento posterior, a palavra “jiboia” é substituída por 

“ayahuasca”, por “espíritos”, por “gavião” e por “Pai da Mata”, elementos e seres que reafirmam essa 

conexão com a cosmovisão Huni Kuin e com as intenções de invocação e cura cerimonial do nixi pae 

(Bomfim, 2023, p. 9). Esta canção foi executada por Ninawá em uma das cerimônias que vivenciei na 

Aldeia Akasha, conduzida pelo próprio pajé “Pai da Mata” (Francisco de Assis). Considero também 

relevante enfatizar que a liderança política desse espaço em Itaipava, Mauro Gandra Filho, intitulado 

como cacique da Aldeia Akasha, ainda que seja branco, foi “batizado” pelos indígenas com o nome 

de Mauro “Kapetawã”, por promover conexões entre os originários e os brancos das cidades. 

Em continuidade à discussão musical, é possível afirmar que tais cantos criam pontes entre os 

mundos materiais e espirituais, visíveis e invisíveis, sonoros e imagéticos, juntamente a sinestesias e 

conexões entre os sentidos (sons, imagens/cores, cheiros, sensações). Também são criadas conexões 

entre a arte e a mitologia, seja nos cantos, nas pinturas e murais, e nos kenes. Da mesma forma, pode-

se afirmar que as cerimônias de ayahuasca criam conexões entre os universos indígenas e brancos 

(nawa), despertando em não-indígenas um respeito pelas culturas nativas, e um interesse em buscar 

informações e conhecimentos dos povos originários. Também são estabelecidos vínculos entre a 

floresta e a cidade, na medida em que comitivas indígenas são convidadas para vir aos centros urbanos 

a fim de conduzir cerimônias e realizar oficinas, palestras e cursos. Ou, ainda, quando são promovidas 

excursões ou imersões nas aldeias no Acre, partindo de cidades como Rio de Janeiro, São Paulo, 

Brasília etc., para experiências mais longas e profundas, envolvendo interessados que residem nessas 

capitais. Sendo assim, são inúmeras as margens-dualidades atravessadas pelos Huni Kuin por 

intermédio da ayahuasca e suas expressões artístico-culturais. 

De acordo com os originários, a organização da história dos Kaxinawá pode ser dividida em 

cinco tempos: “Tempo das Malocas”, “Tempo da Correria”, “Tempo do Cativeiro”, “Tempo dos 

Direitos” e “Novo Tempo, ou Xinã Bena”. O primeiro tempo se refere ao período que antecede o 

contato com os brancos; o segundo momento alude à invasão de seus territórios por seringalistas e 

caucheiros, e ao extermínio e dispersão da população indígena pelo uso brutal de armas de fogo; no 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.8946


BOMFIM, Leónardó Córre a. Cantós xama nicós Huni Kuin: cerimó nias de ayahuasca, cósmólógias e póntes entre mundós. 
 
 
 

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-35, e8946, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.8946 
 

25 

“Tempo do Cativeiro”, os indígenas se tornaram reféns dos seringalistas, e foram implantados 

sistemas escravistas de trabalho; o quarto período, “Tempo dos Direitos”, que, desde a década de 

1970, contou com a participação de antropólogos e indigenistas na fundação de cooperativas e na 

delimitação de territórios; por fim, o quinto e atual momento, “Novo Tempo, ou Xinã Bena” se 

refere às trocas e transmissões de saberes das tradições, entre os mais velhos e os mais jovens, e à 

formação de alianças entre indígenas e brancos. (Una Shubu Hiwea, 2017, p. 20). Na perspectiva de 

Txana Bane, “Xinã Bena são essas pessoas que vão agregando, vão chegando, os alunos vão virando 

professores. Então são os alunos-professores, Xinã Bena para frente. Aí é diferenciado, trabalho 

diferenciado, através dos cantos, dos ensinamentos, colorir mesmo a vida” (Haibara, 2016, p. 286) 

É inevitável pensar que nós, enquanto pesquisadores, etnomusicólogos e antropólogos, 

também agimos como Kapetawã e criamos pontes, conexões e traduções, no intuito de unir os 

universos e cosmovisões indígenas às perspectivas e metodologias acadêmicas. Cabe lembrar que, 

assim como o jacaré-ponte, também buscamos receber nossas recompensas, e as caças devoradas pelo 

gigante são transformadas, nesse contexto, em alimentos que saciam nossas buscas pelos saberes 

ancestrais, bem como nossas demandas no campo das produções científicas. Kapetawã nos ensina 

que conectar sempre envolve trocas, acordos, negociações e respeito. 

 

Considerações Finais 

 

Neste artigo, busquei analisar os cantos xamânicos huni meka, compreendendo-os como 

elementos centrais nos processos ritualísticos Huni Kuin, que envolvem as chamadas “plantas de 

poder” ou “medicinas ancestrais”, focando, sobretudo, na cerimônia do nixi pae (ayahuasca). 

Conduzidos ritualmente por indígenas dessa etnia, os processos descritos nesta publicação ocorreram 

em espaços de vivências multiétnicas localizados nas proximidades de centros urbanos do Rio de 

Janeiro – RJ, e se referem, particularmente, à Aldeia Akasha (em Itaipava) e à Tribo Nawa (em 

Maricá). Nesse sentido, foram trazidas informações e interpretações a partir das experiências do autor 

nessas cerimônias, sempre em diálogo com a bibliografia encontrada e com as narrativas e concepções 

dos próprios originários e guardiões dessas localidades.  

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.8946


BOMFIM, Leónardó Córre a. Cantós xama nicós Huni Kuin: cerimó nias de ayahuasca, cósmólógias e póntes entre mundós. 
 
 
 

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-35, e8946, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.8946 
 

26 

Ao realizar descrições das cerimônias, enfatizando seus contextos e processos, tive o intuito de 

possibilitar análises mais aprofundadas no campo sonoro-musical sobre os cantos do cipó Huni Kuin, 

revelando complexos emaranhados de significados presentes em suas sonoridades. Amparado por 

autores da antropologia e da etnomusicologia (entre outras áreas), bem como por perspectivas nativas, 

apresentei narrativas mitológicas sobre o surgimento do nixi pae – os ensinamentos sobre seu feitio, 

consagração e cantos-guia transmitidos pelo povo-jiboia –, e sobre Kapetawã, o jacaré-ponte que 

possibilitou conexões com outros mundos. Também busquei definir conceitos da cosmovisão Huni 

Kuin como “yuxibu” e “yuxin”, assim como “força” e “miração”, pertinentes ao universo 

ayahuasqueiro. Essa imersão na cosmologia Huni Kuin se justifica pela relação intrínseca e 

indissociável dos cantos huni meka com a mitologia e cosmovisão desses originários. 

 Em continuidade, adentrei nas análises e transcrições de cantos das cerimônias xamânicas 

Kaxinawá, ressaltando sua organização e distribuição no ritual. Inicialmente, as expressões sonoras 

foram divididas em dois momentos: o primeiro, composto pelos cantos tradicionais (a cappella, ou 

pela voz/vozes e maracá) huni meka, entoados em hãtxa kuin/shenipabu hãtxa; e o segundo, 

constituído pelas “cantorias de terreirão”, marcadas pelo uso instrumental (voz/vozes, violão, 

djembê, maracá, charango, ukulele etc.), por novas elaborações harmônicas e melódicas para os cantos 

tradicionais em composições mais modernas, e pelo canto em hãtxa kuin, em português e híbrido. 

Em momento posterior, foram abordadas as distintas funções dos huni meka entoados no primeiro 

segmento da cerimônia, estruturados em três categorias: pae txanima, de abertura do rito para chamar 

a “força”; dautibuya, para trazer a “miração”; e kayatibu, para diminuir a “força” e encerrar a 

cerimônia. Também foram citados, em período próximo ao fechamento dos trabalhos ritualísticos, 

alguns cruzamentos advindos de outras vertentes espirituais, havendo invocações e cantos ofertados a 

entidades, como guias espirituais (Caboclos, Pretos Velhos) e orixás (Oxóssi, Ogum, Iansã) etc. 

 Apoiado na figura e no simbolismo de Kapewë Pukeni, considero fundamental destacar as 

pontes criadas pelos indígenas Huni Kuin, desde o mito fundacional do jacaré-ponte, até o período 

histórico Xinã Bena (um Novo Tempo de integração, na perspectiva dos originários). Nesse sentido, 

é possível afirmar que tais conexões foram possibilitadas e têm sido impulsionadas pelos ritos de 

consagração do nixi pae (ayahuasca), pelos cantos do cipó huni meka, e pelas criações e traduções 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.8946


BOMFIM, Leónardó Córre a. Cantós xama nicós Huni Kuin: cerimó nias de ayahuasca, cósmólógias e póntes entre mundós. 
 
 
 

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-35, e8946, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.8946 
 

27 

artísticas do coletivo MAHKU, caracterizando e ressignificando esse novo período. Diante das 

reflexões trazidas neste artigo, pode-se inferir que inúmeros dualismos, assim como a distância entre 

lugares e universos distintos (e complementares), têm sido superados, tais como nos elementos: 

sonoro e imagético, canto e fala, visível e invisível, material e espiritual, cultural e artístico, natural e 

cultural, floresta e cidade, indígena e branco, txai e nawa, brasileiro e estrangeiro, sinestesia e sentidos 

segmentados. Por fim, as pontes e conexões criadas – caso se proponham a promover a equidade, a 

justiça social, e os direitos das populações indígenas historicamente subalternizadas –, precisam ser 

vias de mão dupla, priorizando o diálogo com os interlocutores, o respeito às concepções nativas 

(equiparadas às formulações acadêmicas), e as colaborações etnográficas que também atendam aos 

interesses dos originários. Somente assim Kapetawã poderá permanecer conectando mundos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.8946


BOMFIM, Leónardó Córre a. Cantós xama nicós Huni Kuin: cerimó nias de ayahuasca, cósmólógias e póntes entre mundós. 
 
 
 

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-35, e8946, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.8946 
 

28 

REFERÊNCIAS  

 

ABREU, João Capistrano. Rã-txa hu-ni ku-i...: A língua dos Caxinauás do Rio Ibuaçu, 
afluente do Muru [1914]. Organização: Eliane Camargo. Campinas: Editora Unicamp; Cáceres: 
Editora Unemat, 2016. 
 
BÍBLIA. Bíblia Sagrada online. Disponível em: 
<https://www.bibliaonline.com.br/acf/jo/1/1+>. Acesso em: 06 jun. 2024. 
 
BOMFIM, Leonardo Corrêa. Dos rituais xamânicos às plataformas digitais: artistas 
indígenas Huni Kuin e a circulação de cantos de cerimônias de ayahuasca. In: ENCONTRO 
INTERNACIONAL DE MÚSICA E MÍDIA, 19º, 2023, São Paulo. Vida de Artista. São Paulo: 
ISBN: 978-65-5872-678-4, 2024. Disponível em: 
<https://doity.com.br/anais/19musimid/trabalho/369799>. Acesso em: 02 jul. 2024. 
 
CARMO JOHNSON PROJECT. MAHKU Curriculum Vitae. Disponível em: 
<https://www.carmojohnsonprojects.com/pt/mahku-curriculo>. Acesso em: 24 jun. 2024. 
 
CESARINO, Pedro de Niemeyer. Palavras Torcidas: Metáfora e Personificação nos Cantos 
Xamanísticos Ameríndios. Dissertação (Mestrado em Programa de Pós-Graduação em 
Antropologia Social) Museu Nacional/Universidade Federal do Rio de Janeiro, Rio de janeiro, 
2003. 
 
CESARINO, Pedro de Niemeyer. De duplos e estereoscópios: paralelismo e personificação 
nos cantos xamanísticos ameríndios. Revista Maná. Rio de Janeiro (UFRJ), v. 12, n. 1, p. 105-
134, 2006. Disponível em: <https://doi.org/10.1590/S0104-93132006000100004>. Acesso em: 9 
jul. 2024. 
 
CESARINO, Pedro de Niemeyer. Povos Indígenas no Brasil - Xamanismo. 2009. Disponível 
em: 
<https://pib.socioambiental.org/pt/Xamanismo#:~:text=%22Xam%C3%A3%22%20parece%20deri
var%20de%20%C3%A7aman,na%20refer%C3%AAncia%20a%20tais%20especialistas.>. Acesso em: 
17 mai. 2024. 
 
CORDOVIL, Daniela. Religiões de Nova Era em Belém, Pará: entre o cosmopolitismo e a 
identidade local. Rever: Revista de Estudos da Religião, São Paulo, v. 15, n. 1, p. 126-143, 2015. 
Disponível em: <https://revistas.pucsp.br/index.php/rever/article/view/23591/16919>. Acesso 
em: 2 jul. 2024 
 
COTTE, Roger J. V.. Música e simbolismo: ressonâncias cósmicas dos instrumentos e das 
obras. São Paulo: Ed. Cultrix, 1990. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.8946
https://www.bibliaonline.com.br/acf/jo/1/1+
https://doity.com.br/anais/19musimid/trabalho/369799
https://www.carmojohnsonprojects.com/pt/mahku-curriculo
https://doi.org/10.1590/S0104-93132006000100004
https://pib.socioambiental.org/pt/Xamanismo#:~:text=%22Xam%C3%A3%22%20parece%20derivar%20de%20%C3%A7aman,na%20refer%C3%AAncia%20a%20tais%20especialistas
https://pib.socioambiental.org/pt/Xamanismo#:~:text=%22Xam%C3%A3%22%20parece%20derivar%20de%20%C3%A7aman,na%20refer%C3%AAncia%20a%20tais%20especialistas
http://lattes.cnpq.br/7504588150091029
https://revistas.pucsp.br/index.php/rever/article/view/23591/16919


BOMFIM, Leónardó Córre a. Cantós xama nicós Huni Kuin: cerimó nias de ayahuasca, cósmólógias e póntes entre mundós. 
 
 
 

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-35, e8946, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.8946 
 

29 

CPI ACRE. 60ª Bienal de Veneza:  A ponte do Jacaré leva artistas Huni Kuĩ para a maior 
exposição de arte do mundo. Disponível em: <https://cpiacre.org.br/60a-bienal-de-veneza-a-
ponte-do-jacare-leva-artistas-huni-kui-para-a-maior-exposicao-de-arte-do-mundo/>. Acesso em: 24 
jun. 2024. 
 
DE LA TORRE, Renée; ZÚÑIGA, Cristina Gutiérrez; HUET, Nahayeilli Juárez (coord). 
Variaciones y apropiaciones latinoamericanas del new age. México: Centro de 
Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología Social: El Colegio de Jalisco, 2013.  
 
DINATO, Daniel Revillion. Os caminhos do MAHKU (Movimento dos Artistas Huni Kuin). 
2018. 142 p. Dissertação (Mestrado em Programa de Pós-Graduação em Antropologia Social) 
Universidade Estadual de Campinas, Campinas, 2018.  
 
DINATO, Daniel Revillion. “Vende tela, compra terra” e outras formas de atuação política 
do movimento dos artistas Huni Kuin (MAHKU). Revista Arte e Ensaios, Rio de Janeiro 
(UFRJ), v. 27, n. 41, p. 50-73, 2021. Disponível em: <https://doi.org/10.37235/ae.n41.4>. Acesso 
em: 29 mai. 2024 
 
DINATO, Daniel Revillion. Variações do txaísmo: algumas formulações sobre o curador-txai. 
Revista Estado da Arte, Uberlândia. v. 3, n. 2, p. 493-503, jul./dez, 2022. Disponível em: 
<https://doi.org/10.14393/EdA-v3-n2-2022-64347>. Acesso em: 2 jul. 2024. 
 
GLOBO G1. Indígenas do Acre pintam mural de 750 metros no pavilhão principal da 
Bienal de Veneza. Rio Branco: G1 AC, 2024. Disponível em: 
<https://g1.globo.com/ac/acre/noticia/2024/04/22/indigenas-do-acre-pintam-mural-de-750-
metros-no-pavilhao-principal-da-bienal-de-veneza.ghtml>. Acesso em: 5 jun. 2024. 
 
GUIMARÃES, Daniel W. B..  Nukun mimawa: Imitação e transformação nos cantos huni 
kuin. In: MATOS, C. N.; TRAVASSOS, E.; MEDEIROS, F. T. (Orgs.). Ao encontro da palavra 
cantada: poesia, música e voz. Rio de Janeiro: 7 Letras/CNPq, 2001. p. 77-88. 
 
GUIMARÃES, Daniel W. B.. De que se faz um caminho: tradução e leitura de cantos 
Kaxinawá. 2002. 291 p. Dissertação (Mestrado em Programa de Pós-Graduação em Letras) 
Universidade Federal Fluminense, Rio de Janeiro, 2002. 
 
GROISMAN, Alberto. Muerte y renacimiento. Concepciones acerca de la espiritualidade de 
la muerte em la doctrina del Santo Daime. In: CIPOLLETTI, Maria Susana; LANGDON, 
Esther Jean (Orgs.). La muerte y el más allá em las culturas indígenas latino-americanas. Quito: 
Editora Abya-Yala, 1992. 
 
 
 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.8946
https://cpiacre.org.br/60a-bienal-de-veneza-a-ponte-do-jacare-leva-artistas-huni-kui-para-a-maior-exposicao-de-arte-do-mundo/
https://cpiacre.org.br/60a-bienal-de-veneza-a-ponte-do-jacare-leva-artistas-huni-kui-para-a-maior-exposicao-de-arte-do-mundo/
https://doi.org/10.37235/ae.n41.4
https://doi.org/10.14393/EdA-v3-n2-2022-64347
https://g1.globo.com/ac/acre/noticia/2024/04/22/indigenas-do-acre-pintam-mural-de-750-metros-no-pavilhao-principal-da-bienal-de-veneza.ghtml
https://g1.globo.com/ac/acre/noticia/2024/04/22/indigenas-do-acre-pintam-mural-de-750-metros-no-pavilhao-principal-da-bienal-de-veneza.ghtml


BOMFIM, Leónardó Córre a. Cantós xama nicós Huni Kuin: cerimó nias de ayahuasca, cósmólógias e póntes entre mundós. 
 
 
 

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-35, e8946, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.8946 
 

30 

HAIBARA, Alice. Já me transformei: Modos de circulação e transformação de pessoas e 
saberes entre os Huni Kuin (Kaxinawá). 2016. 324 p. Dissertação (Mestrado em Programa de 
Pós-Graduação em Antropologia Social) Universidade de São Paulo, São Paulo, 2016. 
 
IKA MURU, Agostinho Manduca Mateus Kaxinawá; QUINET, Alexandre (Orgs.). Una Isi 
Kayawa: o livro da cura do povo Huni Kui do Rio Jordão. Rio de Janeiro: CNCFlora / JBRJ; 
Dantes Editora, 2014. 
 
KAXINAWÁ, IBÃ (Isaías Sales). Nixi Pae: O Espírito da Floresta. Rio Branco: Comissão Pró-
Índio do Acre, 2006.  
 
KAXINAWA, Joaquim Maná de Lima; KAXINAWA, João Benedito Ferreira; MATOS, Marcos 
de Almeida; FERREIRA, Paulo Roberto Nunes. Observações sobre o processo de 
patrimonialização dos Kene Huni Kui. In: CARNEIRO DA CUNHA, Manuela; 
CESARINO, Pedro de Niemeyer. (Orgs.). Políticas culturais e povos indígenas. São Paulo: Editora 
Unesp, 2014. p. 219-239. 
 
KEIFENHEIM, Barbara. Nixi pae como participação sensível no princípio de transformação 
da criação primordial entre os índios Kaxinawá no leste do Peru. In: LABATE, Beatriz C.; 
ARAÚJO, W. S.. (Orgs.). O uso ritual da ayahuasca. Campinas: Mercado das Letras; São Paulo: 
Fapesp, 2002. p. 97-128. 
 
KENSINGER, Kenneth M.. How Real People ought to live: the Cashinahua of Eastern 
Peru. Prospect Heights: Waveland Press,1995. 
 
LABATE, Beatriz C.; ARAÚJO, W. S.. (Orgs.). O uso ritual da ayahuasca. Campinas: Mercado 
das Letras; São Paulo: Fapesp, 2002. 
 
LABATE, Beatriz C.; GOULART, Sandra Lucia. O uso ritual das plantas de poder. Campinas: 
Mercado das Letras; São Paulo: Fapesp, 2005.  
 
LAGROU, Els. Uma etnografia da cultura Kaxinawá: Entre a cobra e o Inca. 1991, 228 p. 
Dissertação (Mestrado em Programa de Pós-Graduação em Antropologia Social), Universidade 
Federal de Santa Catarina, Florianópolis, 1991. 
 
LAGROU, Els. A Fluidez da Forma: Arte, alteridade e agência em uma sociedade amazônica 
(Kaxinawa, Acre). Rio de Janeiro: Topbooks, 2007. 
 
LAGROU, Els. Anaconda-becoming: Huni Kuin image-songs, an Amerindian relational 
aesthetics. Horizontes Antropológicos, Porto Alegre, v. 24, n. 51, p. 17-49, mai./ago. 2018. 
Disponível em: <https://www.scielo.br/j/ha/a/5tvJ8jZ36BwB6b4CZ6PNy4B/?lang=en>. Acesso 
em: 3 jul. 2024. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.8946
https://www.scielo.br/j/ha/a/5tvJ8jZ36BwB6b4CZ6PNy4B/?lang=en


BOMFIM, Leónardó Córre a. Cantós xama nicós Huni Kuin: cerimó nias de ayahuasca, cósmólógias e póntes entre mundós. 
 
 
 

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-35, e8946, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.8946 
 

31 

MACRAE, Edward J. B. N.. Guiado pela Lua: Xamanismo e uso ritual da ayahuasca no culto 
do Santo Daime. São Paulo: Ed. Brasiliense, 1992. 
 
MAGNANI, José Guilherme Cantor. Mystica Urbe: um estudo antropológico sobre o circuito 
neo-esotérico na metrópole. 1. ed. São Paulo: Studio Nobel, 1999. 
 
MAGNANI, José Guilherme Cantor. O Brasil da Nova Era. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 
2000.  
 
MAPU HUNI KUIN (Compositor/Intérprete). Cantos Huni Kuin: Kayatibu Dautibuya 
Huni Kuin - Rezos Sagrados de Cura do Povo Huni Kuin. Álbum, 2018. Disponível em: 
<https://www.youtube.com/playlist?list=OLAK5uy_lFwNN930387cQAFe2Yhp_NMuJhDimVE
3U> / <https://open.spotify.com/intl-pt/artist/5VlTZppajIGYaPsMLihaIr/discography/album>. 
Acesso em: 10 jun. 2024. 
 
MATTOS, Amilton Pelegrino. O sonho do nixi pae. A arte do MAHKU - Movimento dos Artistas 
Huni Kuin. ACENO - Revista de Antropologia do Centro-Oeste, Cuiabá, v. 2, n. 3, p. 59-77, 
jan./jul. 2015. Disponível em: <https://doi.org/10.48074/aceno.v2i3.2521>. Acesso em: 3 jul. 
2024. 
 
MATTOS, Amilton Pelegrino. Quem é quem no pensamento huni kuin? O Movimento dos 
Artistas Huni Kuin. Cadernos de Subjetividade, São Paulo (PUC-SP), v. 1, n. 18, p. 67-80, 2015a. 
Disponível em: <https://revistas.pucsp.br/index.php/cadernossubjetividade/article/view/38744>. 
Acesso em: 3 jul. 2024. 
 
MATTOS, Amilton Pelegrino. O MAHKU. Movimento dos Artistas Huni Kuin e outros 
devires-huni kuin da universidade. Revista Indisciplinar, Belo Horizonte (UFMG), v. 2, n. 2, p. 
53-76, 2016. Disponível em: 
<https://periodicos.ufmg.br/index.php/indisciplinar/article/view/32762>. Acesso em: 5 jul. 2024. 
 
MATTOS, Amilton Pelegrino; HUNI KUIN, Ibã. Por que canta o Mahku - Movimento dos 
Artistas Huni Kuin?. GIS - Gesto, imagem e som - Revista de Antropologia, São Paulo (USP) v. 2, 
n. 1, p. 61-82, 2017. Disponível em: <https://revistas.usp.br/gis/article/view/128974/129065>. 
Acesso em: 5 jul. 2024 
 
MCCALLUM, Cecília. Morte e Pessoa entre os Kaxinawa. Revista Maná, Rio de Janeiro 
(UFRJ), v. 2, n. 2, p. 49-84, 1996. Disponível em: <https://www.scielo.br/j/mana/i/1996.v2n2/>. 
Acesso em: 5 jun. 2024. 
 
MCCALLUM, Cecília. Gender and Sociality in Amazonia: How Real People are Made. 
Oxford: Berg, 2001. 
 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.8946
https://www.youtube.com/playlist?list=OLAK5uy_lFwNN930387cQAFe2Yhp_NMuJhDimVE3U
https://www.youtube.com/playlist?list=OLAK5uy_lFwNN930387cQAFe2Yhp_NMuJhDimVE3U
https://open.spotify.com/intl-pt/artist/5VlTZppajIGYaPsMLihaIr/discography/album
https://doi.org/10.48074/aceno.v2i3.2521
https://revistas.pucsp.br/index.php/cadernossubjetividade/article/view/38744
https://periodicos.ufmg.br/index.php/indisciplinar/article/view/32762
https://revistas.usp.br/gis/article/view/128974/129065
https://www.scielo.br/j/mana/i/1996.v2n2/


BOMFIM, Leónardó Córre a. Cantós xama nicós Huni Kuin: cerimó nias de ayahuasca, cósmólógias e póntes entre mundós. 
 
 
 

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-35, e8946, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.8946 
 

32 

MELLO, Ana Maria Lisboa de. Da musicalidade do universo à musicalidade do verso em 
Cecília Meireles. Revista Cerrados, Brasília (UnB), v. 6, n.6, p. 77-88, 1997. 
 
MENESES, Guilherme Pinho. Medicinas da floresta: conexões e conflitos cosmo-ontológicos. 
Horizontes Antropológicos, Porto Alegre (UFRGS), v. 24, n. 51, p. 229-258, 2018. Disponível em: 
<https://seer.ufrgs.br/index.php/horizontesantropologicos/issue/view/3620/824>. Acesso em: 5 
jul. 2024. 
 
MENESES, Guilherme Pinho. Nos Caminhos do Nixi Pae: movimentos, transformações e 
cosmopolíticas. 2020. Tese (Doutorado em Programa de Pós-Graduação em Antropologia Social). 
Universidade de São Paulo, São Paulo, 2020. 
 
MIKOSZ, José Eliézer. A arte visionária e a Ayahuasca: representações visuais de espirais e 
vórtices inspiradas nos estados não ordinário de consciência (ENOC). 2009. 297 p. Tese 
(Doutorado em Programa de Pós-Graduação Interdisciplinar em Ciências Humanas). Universidade 
Federal de Santa Catarina, Florianópolis, 2009. 
 
MILLER, Melanie J.; ALBARRACIN-JORDAN, Juan.; MOORE, Christine; CAPRILES, José 
M.. Chemical evidence for the use of multiple psychotropic plants in a 1,000-year-old ritual 
bundle from South America. Proceedings of the National Academy of Sciences of the United 
States of America (PNAS), v. 116, n. 23, p. 11207-11212, 2019. Disponível em: 
<https://www.pnas.org/doi/epdf/10.1073/pnas.1902174116>. Acesso em: 25 mai. 2024. 
 
MUKHYANANDA, Svami. Om Gayatri and Sandhya. Chennai: Sri Ramakrishna Math, 1989. 
Disponível em: <https://www.yumpu.com/pt/document/read/9296233/simbolismo-do-om-e-do-
gayatri-mantra-centro-ramakrishna-> Acesso em: 23 mai. 2024. 
 
NINAWÁ HUNI KUIN (Compositor/Intérprete). Fala a Mãe Natureza. Álbum, 2019. 
Disponível em: <https://www.youtube.com/watch?v=ZmFbeHtFBtA&t=205s> / 
<https://open.spotify.com/intl-pt/album/17OQKh9BLBeNlQwJk0r0vB>. Acesso em: 10 jun. 
2024. 
 
NINAWÁ PAI DA MATA (Compositor/Intérprete).  Chamando os Espíritos. Disco (Single), 
2023. Disponível em: <https://www.youtube.com/watch?v=l2aHRuuACo0> / 
<https://open.spotify.com/intl-pt/album/2w3f8dquotZKQX9tXLvkED>. Acesso: 10 jun. 2024. 
 
OPIAC; MAIA, Dedê (Orgs.). Huni Meka: cantos do Nixi Pae. Rio Branco: CPI-Acre 
(Comissão Pró-Índio do Acre), TI Kaxinawá do Rio Jordão - AC, 2007.  
 
OPIAC; MAIA, Dedê (Orgs.). Huni Meka: cantos do Nixi Pae. Álbum (CD 1). 2007a. Duração: 
75 min. Disponível em: <https://www.youtube.com/watch?v=qjjxBHDRGAc>. Acesso em: 18 
jun. 2024. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.8946
https://seer.ufrgs.br/index.php/horizontesantropologicos/issue/view/3620/824
https://www.pnas.org/doi/epdf/10.1073/pnas.1902174116
https://www.yumpu.com/pt/document/read/9296233/simbolismo-do-om-e-do-gayatri-mantra-centro-ramakrishna-
https://www.yumpu.com/pt/document/read/9296233/simbolismo-do-om-e-do-gayatri-mantra-centro-ramakrishna-
https://www.youtube.com/watch?v=ZmFbeHtFBtA&t=205s
https://open.spotify.com/intl-pt/album/17OQKh9BLBeNlQwJk0r0vB
https://www.youtube.com/watch?v=l2aHRuuACo0
https://open.spotify.com/intl-pt/album/2w3f8dquotZKQX9tXLvkED
https://www.youtube.com/watch?v=qjjxBHDRGAc


BOMFIM, Leónardó Córre a. Cantós xama nicós Huni Kuin: cerimó nias de ayahuasca, cósmólógias e póntes entre mundós. 
 
 
 

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-35, e8946, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.8946 
 

33 

OPIAC; MAIA, Dedê (Orgs.). Huni Meka: cantos do Nixi Pae. Álbum (CD 2). 2007b. 
Duração: 53 min. Disponível em: 
<https://www.youtube.com/watch?v=mQkYIdEqPCc&t=2467s>. Acesso em: 18 jun. 2024. 
 
PEDROSA, Adriano; GIUFRIDA, Guilherme. MAHKU - Movimento dos Artistas Huni 
Kuin: Mirações. São Paulo: Museu de Arte de São Paulo Assis Chateaubriand, 2023. 
 
PÉREZ-GIL, Laura. Pelos caminhos de Yuve: conhecimento, cura e poder no xamanismo 
yawanawa. 1999. 217 p. Dissertação (Mestrado em Programa de Pós-Graduação em Antropologia 
Social). Universidade Federal de Santa Catarina, Florianópolis,1999. 
 
RICCIARDI, Gabriela Santos. O Uso da Ayahuasca e a Experiência de transformação, Alívio 
e Cura, na União do Vegetal (UDV). 2008. 152 p. Dissertação (Mestrado em Programa de Pós-
Graduação em Ciências Sociais). Universidade Federal da Bahia, Salvador, 2008. 
 
RUCK, Carl A. P.. Entheogens in Ancient Times: Wine and the Rituals of Dionysus (p. 
343-352). In: WEXLER, Philip (Edit.). Toxicology in Antiquity.  2ª ed. Bethesda: Elsevier; 
Academic Press, 2019. 
 
SCHULTES; Richard Evans; HOFMANN, Albert. Plants of the Gods. New York: McGraw-
Hill, 1979.  
 
SEEGER, Anthony. Por que cantam os Kisedjê: uma antropologia musical de um povo 
amazônico. São Paulo: Cosac Naify, 2015. 
 
SHUKU SHUKUWE: A vida é para sempre. Direção: Agostinho Manduca Mateus Ika Muru 
Huni Kuin. Produção: Aldeia São Joaquim Centro de Memória, Associação Filmes de Quintal, 
Literaterras/UFMG. Duração: 43 min. 2012. Disponível em: 
<https://www.youtube.com/watch?v=ERbCuWALcMk>. Acesso em: 06 jun 2024. 
 
TUGNY, Rosângela Pereira de (Org.); MAXAKALI, Totó; MAXAKALI, Zé de Ká; MAXAKALI, 
Joviel; MAXAKALI, João Bidé; MAXAKALI, Gilmar; MAXAKALI, Pinheiro; MAXAKALI, 
Donizete; MAXAKALI, Zezinho. Cantos e histórias do gavião-espírito (Mõgmõka yõg Kutex 
xi ãgtux). Rio de Janeiro: Azougue, 2009. 
 
TUGNY, Rosângela Pereira de. Eventos de tradução nos cantos-rituais ameríndios. Revista 
Caleidoscópio: linguagem e tradução, Brasília (UnB), v. 2, n. 2 (jun-dez), p. 24-47, 2018. Disponível 
em: <https://doi.org/10.26512/caleidoscopio.v2i2.8914>. Acesso em: 15 jun. 2024. 
 
TUIM NOVA ERA. História tradicional Huni Kui – o surgimento da sagrada medicina 
Nixi Pae (Ayahuasca). 2023. Disponível em: 
<https://www.youtube.com/watch?v=auk9_Ch4y0Y>. Acesso em: 17 mai. 2024. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.8946
https://www.youtube.com/watch?v=mQkYIdEqPCc&t=2467s
https://www.youtube.com/watch?v=ERbCuWALcMk
https://doi.org/10.26512/caleidoscopio.v2i2.8914
https://www.youtube.com/watch?v=auk9_Ch4y0Y


BOMFIM, Leónardó Córre a. Cantós xama nicós Huni Kuin: cerimó nias de ayahuasca, cósmólógias e póntes entre mundós. 
 
 
 

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-35, e8946, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.8946 
 

34 

TUPPER, Kenneth W. Entheogens and existential intelligence: the use of plant teachers as 
cognitive tools. Canadian Journal of Education, Ottawa, v. 27, n. 4, p. 499-516, 2002. Disponível 
em: <https://doi.org/10.2307/1602247>. Acesso em: 20 mai. 2024 
 
TUPPER, Kenneth W. Enteógenos e Inteligência Existencial: Plantas Mestres como 
Instrumentos Cognitivos. (tradução: Mauro José Sá Rego Costa) Revista Periferia, Duque de 
Caxias (UERJ), v. 3, n. 2, p. 1-27, jul-dez, 2011. Disponível em: 
<https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=552156375007>. Acesso em: 28 jun. 2024. 
 
UNA SHUBU HIWEA. Una Shubu Hiwea: livro escola viva do povo Huni Kuin do Rio 
Jordão. Itaú Cultural (Org.). São Paulo: Itaú Cultural, 2017. 
 
VILLENA, Marcelo Ricardo. Uma visão geral sobre repertórios usados em cerimônias de 
xamanismo universalista no Brasil. Revista Vórtex, Curitiba, v. 9, n.3, p. 1-18, dez, 2021. 
Disponível em: <https://doi.org/10.33871/23179937.2021.9.3.9>. Acesso em: 22 jun. 2024. 
 
VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. Contra-antropologia, contra o estado: uma entrevista 
com Eduardo Viveiros de Castro. Entrevistador: Paulo Bull. Revista Habitus, Rio de Janeiro 
(UFRJ), v. 12, n. 2, p. 146-163, 2014. Disponível em: 
<https://revistas.ufrj.br/index.php/habitus/article/view/11445/8395>. Acesso em: 7 jul. 2024. 
 
VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. A Antropologia Perspectivista e o método da 
equivocação controlada. Tradução de Marcelo Giacomazzi Camargo e Rodrigo Amaro. Aceno – 
Revista de Antropologia do Centro-Oeste, Cuiabá, v. 5, n. 10, p. 247-264, ago-dez, 2018. 
Disponível em: <https://periodicoscientificos.ufmt.br/ojs/index.php/aceno/article/view/8341>. 
Acesso em: 5 jun. 2024. 
 

SOBRE O AUTOR 

 

Leonardo Corrêa Bomfim é músico, compositor, multi-instrumentista, etnomusicólogo e educador musical. Doutor no 

Programa de Pós-Graduação em Música (Etnomusicologia) da Universidade Federal do Estado do Rio de Janeiro - 

UNIRIO. Mestre pelo Programa de Pós-Graduação em Música (Etnomusicologia) da Universidade Estadual Paulista - 

UNESP. Pós-graduado (Especialização – Lato Sensu) em Etnologia Indígena no INE/FACIBE. Graduado em Música 

(Licenciatura) pela Universidade Federal de Ouro Preto - UFOP. Professor de Música (Dedicação Exclusiva) da 

Universidade Federal Fluminense, com lotação no COLUNI-UFF. Como pesquisador possui experiência/interesse nas 

áreas de Etnomusicologia, Música Popular, Músicas/Culturas Indígenas e Afro-brasileiras, Educação Musical e 

Antropologia. ORCID: https://orcid.org/0009-0004-7540-7582. E-mail: leonardocb@id.uff.br. 

 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.8946
https://doi.org/10.2307/1602247
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=552156375007
https://doi.org/10.33871/23179937.2021.9.3.9
https://revistas.ufrj.br/index.php/habitus/article/view/11445/8395
https://periodicoscientificos.ufmt.br/ojs/index.php/aceno/article/view/8341
https://orcid.org/0009-0004-7540-7582
mailto:leonardocb@id.uff.br


BOMFIM, Leónardó Córre a. Cantós xama nicós Huni Kuin: cerimó nias de ayahuasca, cósmólógias e póntes entre mundós. 
 
 
 

 
 
Rev Vórtex, Curitiba, v.13, p. 1-35, e8946, 2025. ISSN 2317–9937. 
https://creativecómmóns.órg/licenses/by/4.0/ | https://dói.órg/10.33871/vórtex.2025.13.8946 
 

35 

DISPONIBILIDADE DE DADOS DE PESQUISA 

 

- Uso de dados não informado; nenhum dado de pesquisa gerado ou utilizado. 

 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.33871/vortex.2025.13.8946

