
 

 

                             Revista Científica/FAP | vol.33 no. 2. jul-dez-2025 | ISSN: 1980-5071 | Curitiba   

425       

GIRAS PERIFÉRICAS 
 

Luís Eduardo Souza e Silva1 

Resumo: Giras Periféricas reflete sobre o corpo como centro gerador e transmissor de 
saberes, memórias e afetos, propondo-o como eixo metodológico e político para 
práticas artísticas e acadêmicas. A partir de vivências em cursos e processos criativos, o 
autor articula conceitos como encontro, confluência, contracolonialidade e gira, 
entendida como tecnologia circular de partilha e escuta. Defende que a produção de 
conhecimento na universidade precisa romper hierarquias coloniais, incorporando 
perspectivas afrorreferenciadas, indígenas e periféricas, valorizando corporeidades e 
territórios. A gira periférica é apresentada como prática contracolonial que, no contexto 
das artes da cena, possibilita processos criativos horizontalizados, inclusivos e sensíveis, 
capazes de potencializar narrativas plurais e modos de vida diversos. Ao enfatizar a 
circularidade e a coexistência, o texto propõe metodologias cênicas que funcionam 
como espaços de cura e emancipação para corpos historicamente marginalizados. 

Palavras-chave: corpo; dança; contracolonialidade; gira; confluência. 
 

GIRAS PERIFÉRICAS 

Resumen: Giras Periféricas reflexiona sobre el cuerpo como centro generador y 
transmisor de saberes, memorias y afectos, proponiéndolo como eje metodológico y 
político para las prácticas artísticas y académicas. A partir de experiencias en cursos y 
procesos creativos, la autora articula conceptos como encuentro, confluencia, 
contracolonialidad y gira, entendida como una tecnología circular de intercambio y 
escucha. Sostiene que la producción de conocimiento en la universidad debe romper 
con las jerarquías coloniales, incorporando perspectivas afroreferenciadas, indígenas y 
periféricas, valorando las corporeidades y los territorios. La gira periférica se presenta 
como una práctica contracolonial que, en el contexto de las artes escénicas, posibilita 
procesos creativos horizontalizados, inclusivos y sensibles, capaces de potenciar 
narrativas plurales y modos de vida diversos. Al enfatizar la circularidad y la coexistencia, 
el texto propone metodologías escénicas que funcionan como espacios de sanación y 
emancipación para cuerpos históricamente marginados. 

Palabras clave: cuerpo; bailar; contracolonialidad; gira; confluencia.

 
1Artista da cena, pesquisador e curador, doutorando em Artes da Cena pela UFRJ e mestre em Estudos 

Contemporâneos das Artes pela UFF. Professor das graduações em Dança da Faculdade Angel Vianna e 
diretor artístico da Coletivando Cia de Dança, atua com foco em corporeidades afrodiaspóricas, periféricas 
e com ancestralidade. Orcid: https://orcid.org/0009-0005-3498-169X  

https://orcid.org/0009-0005-3498-169X


Giras periféricas| Luís Eduardo Souza e Silva | p. 425-443 

                             Revista Científica/FAP | vol.33 no. 2. jul-dez-2025 | ISSN: 1980-5071 | Curitiba   

426 

O corpo do encontro 

 

CORPO  
corpo que rói 
corpo que dói 
corpo em nós 
corpo sobre nós 
 
um corpo no céu 
um corpo sem réu 
um corpo de saberes 
um corpo sem paredes 
 
que corpo é esse? 
o que carrega esse corpo? 
no que esse corpo se deleita? 
existe um corpo nesse corpo? 
 
se é corpo, é ancestral 
se é corpo, é atemporal 
se é corpo, é primordial  
se é corpo, é existencial 
 
sendo corpo pode ser 
sendo corpo pode ser livre 
sendo corpo pode ser livre das amarras 
sendo corpo pode ser livre das amarras da opressão 
 
um corpo 
aquele corpo 
outro corpo 
nenhum corpo 
 
tudo começa no corpo 
tudo atravessa o corpo 
tudo se faz no corpo 
tudo recomeça no corpo 
 
o corpo é encantamento  
o corpo é o tempo 
o corpo é o saber 
o corpo é. (Silva, 2024) 
 

 



Giras periféricas| Luís Eduardo Souza e Silva | p. 425-443 

                             Revista Científica/FAP | vol.33 no. 2. jul-dez-2025 | ISSN: 1980-5071 | Curitiba   

427 

Este é um texto de fabulações. Este é um texto de fabulações? Seriam esses 

pensamentos as pesquisas ou essas pesquisas é que são os pensamentos? "Esses", na 

verdade, ainda estão inexistentes, ao mesmo tempo em que já viveram eternidades. 

Qual é o lugar daquilo que não é dito? Para onde vão as centenas de palavras que são 

conjuradas somente em nosso interno? Se é um texto ou não, talvez não saibamos, mas 

é pertinente consolidar que, independente do que for, sempre será conflituoso e 

nebuloso. Afinal, o que é mais incerto que pesquisar o corpo? Não há definições que 

deem conta da amplitude do que é corpo, podemos falar e falar, sempre haverá mais 

sobre o que avaliar. Este encontro textual, realiza uma série de pensamentos, 

inquietações e conflitos gerados a partir das partilhas nos cursos "Arte de abrir” e 

“Políticas e modos de vida na cena contemporânea", do Programa de Pós Graduação 

em Artes da Cena. Os cursos tiveram como corporeidades presentes: Adriana Schneider, 

Aline Bernardi, Alberta Juliana, Antonio Salviano, Aruam Galileu, Bruno Mros, Carolina 

Cony, Carolina Nóbrega, Daniel Ferrão, Deisi Margarida, Eleonora Fabião, Elze Maria, 

Verônica Santos, Filipe Isensee, Gabriel Machado, Isabela Raposo, Jessica Lima, João 

Pedro Orban, Joyce Athie, Júlia Portes, Lais Castro, Leonardo Sales, Luciana Monnerat, 

Luís Silva, Matthielle Navarro, Ribamar Ribeiro, Rubia Vaz, Tainah Longras e Tatiana 

Altberg. Foram partilhas de corpos, corpos vendo outros corpos, corpos ouvindo outros 

corpos, afinal não há possibilidade de produzir conhecimento, senão através do corpo 

(Odara, 2024).  

Encontrar o corpo nesse diálogo é muito importante, pois, somos 

constantemente induzidos a pensar o corpo como uma máquina de cumprir tarefas e, 

mesmo que estejamos constantemente tentando encaixotar o corpo nesse projeto 

colonial, ele nunca será enquadrado nessa caixa. Uma boa analogia sobre o corpo é 

imaginarmos uma esponja: nela tudo é conectado e absorvido, algumas coisas ficam, 

outras são redimensionadas, mas tudo passa por ela. Embora o corpo não seja de fato 

uma esponja, sinto que funciona de forma similar: não há como falar sobre nada, sem 

que o corpo esteja envolvido. Saúde, ancestralidade, produtividade, ciência, direito, 

relação, espiritualidade, artes e tantas outras coisas sempre tem a participação desse 

tal corpo, seja de forma física, espiritual, energética ou qualquer outra. É por isso que  

 

pensar corpo é pensar em memória, afetos, ancestralidade, 
movimento, caminhos e reflexões, que compõem toda a 



Giras periféricas| Luís Eduardo Souza e Silva | p. 425-443 

                             Revista Científica/FAP | vol.33 no. 2. jul-dez-2025 | ISSN: 1980-5071 | Curitiba   

428 

expressividade que uma pessoa pode ter. Quando esse pensamento 
conquista mais espaço em nossos processos, pode aproximar-nos 
desse corpo-história (Silva, 2024, p. 74). 

 

E se tudo existe pelo-com-para o corpo, não há saberes, conhecimentos, 

filosofias que existam sem ele; mergulhar no corpo é nadar na própria nascente da vida! 

Para jovens nascidos e crescidos em áreas periféricas, que tenham em sua pele 

a cor da rejeição e em seus traços o símbolo da exclusão, não é uma tarefa ordinária, 

comum e muitos menos tranquila estar em muitos ambientes, inclusive no acadêmico. 

Um espaço conhecido pela pesquisa, mas que por décadas negligenciou uma parte 

importante da população, principalmente no que diz respeito às práticas artísticas. 

Embora as pessoas pretas, indígenas e quilombolas tenham em seu dia a dia a própria 

poética do ser artístico, a elas nunca foi dado espaço para coexistir. Desta maneira, 

enquanto pessoa preta, originária da etnia Potiguara e residente na periferia há 28 anos, 

falar e expor não é um local seguro, é um momento de intensos conflitos e lutas, 

primeiro internas, mas, também, externas. Primeiro isso se instala como algo interno, 

pois, mesmo sabendo que todas as histórias importam e que há riquezas naquilo que 

vivencio, é difícil conquistar internamente a postura de que eu tenho um lugar de fala, 

pois não se trata apenas de dar voz aos pensamentos, trata-se, também, de rasgar um 

tecido social que sempre me separou daqueles que a vida toda ocuparam esse espaço. 

Como Djamila Ribeiro diz, falar é mais do que emitir palavras: 

 

O falar não se restringe ao ato de emitir palavras, mas de poder existir. 
Pensamos lugar de fala como refutar a historiografia tradicional e a 
hierarquização de saberes consequente da hierarquia social (Ribeiro, 
2017, p.36). 

 

Diante de tantas instabilidades, o que pode acalentar esse corpo periférico? 

Talvez existam poucas coisas, mas, com certeza, uma delas é o encontro. Veja bem, 

embora essa seja uma palavra comum em nosso dia a dia, talvez, grande parte da 

sociedade atual não vivencie de fato o encontro. Para isso, seria necessário atingirmos 

um estado de horizontalidade nas relações, sejam elas quais forem, pois é o encontro 

que possibilita um ambiente existencial para esses corpos, é o encontro que tem 

múltiplos lados abertos para a possibilidade que virá a ser a partir dali. Um encontro 

onde entendemos que só se pode falar quando se é ouvido (Kilomba, 2019), não é um 



Giras periféricas| Luís Eduardo Souza e Silva | p. 425-443 

                             Revista Científica/FAP | vol.33 no. 2. jul-dez-2025 | ISSN: 1980-5071 | Curitiba   

429 

monólogo, não estamos lançando palavras, estamos em uma partilha e, para partir, é 

necessário que dois lados sejam tocados: não se parte algo de forma unilateral. Essa 

ideia de encontro é uma força que ainda não acessamos com toda a intensidade que 

podemos, ainda mais nos espaços que agenciam o conhecimento na academia. Talvez, 

quando conseguirmos enraizar essa prática, estaremos diminuindo esse abismo entre a 

academia e os diversos saberes, de modo a confluir os conhecimentos, as 

corporeidades, as ancestralidades e as existências. Confluir é a chave que estamos 

procurando, pois a confluência traz uma noção de soma e continuidade, ela não exclui, 

ela potencializa. Essa semente chave de Nego Bispo nos dá pistas de modos de vida que 

entendem a pluralidade, afinal: 

 

a confluência é a energia que está nos movendo para o 
compartilhamento, para o reconhecimento, para o respeito. Um rio 
não deixa de ser um rio porque conflui com outro rio, ao contrário, ele 
passa a ser ele mesmo e outros rios, ele se fortalece. Quando a gente 
confluencia, a gente não deixa de ser a gente, a gente passa a ser a 
gente e outra gente – a gente rende. A confluência é uma força que 
rende, que aumenta, que amplia. Essa é a medida (Santos, 2023, p. 4). 

 

Entender a confluência por esse viés é dar espaço para que a natureza, a 

humanidade e os modelos de vida contemporâneos coexistam, que sejam diferentes, 

ao mesmo tempo em que estejam unidos. Realizar essa prática não é uma tarefa fácil; 

pode parecer tranquila, mas exige uma alta intenção diária de alinhar suas ações a esse 

modo de vida; é trocar os filtros das nossas escolhas, é respeitar antes de questionar, é 

ter um olhar curioso, atento e sincero, mesmo que para o diferente. Talvez nunca 

estejamos prontos para não questionar o que impacta diretamente na existência do 

outro; estamos enraizados em um modo de conhecimento que precisa o tempo todo 

ser seu, não convivemos bem com a ideia de não dominarmos algum assunto; estamos 

na década da informação, mas poucos têm formação de vida naquilo que ouvem; 

jorramos opiniões que podem ferir mais aos outros do que a nós mesmos. Respeitar 

antes de questionar é fincar o pé no chão e saber que nem tudo aquilo que pensamos é 

uma verdade absoluta; pode até fazer sentido para nós, mas se impede que o outro 

exista, deixa de valer a pena. Esse é um exercício profundo e paralisante, principalmente 

para a academia: ora, onde já se viu um acadêmico não saber tudo? Embora para alguns 

esta pode ser uma noção antiga no ambiente acadêmico, para outros faz parte do que 



Giras periféricas| Luís Eduardo Souza e Silva | p. 425-443 

                             Revista Científica/FAP | vol.33 no. 2. jul-dez-2025 | ISSN: 1980-5071 | Curitiba   

430 

ouvimos diariamente nas paredes das salas que sediam os encontros das pós-

graduações. O saber não pode ser visto como uma verdade única e absoluta, ele é um 

aglomerado de movimentos, que se molda conforme os tempos e aparece em diversos 

lados para cada pessoa. Esse saber é presente no encontro, ele é a base desse tipo de 

relação, que precisa do respeito, da escuta e da sinceridade. 

 

 

O contracolonialismo 

 

Um dos pensamentos que quero trazer para a gente refletir é um pensamento 

que continuo trabalhando incessantemente junto com essa rede de pesquisadores que 

me impulsionam a questionar coletivamente. Pensemos no que a palavra traz para nós. 

Tive um aluno, na Faculdade Angel Vianna, que sempre trazia o significado das palavras 

e se perguntava: de onde vem? Como ela é vista na gramática? Como ela é colocada em 

nosso dia? Essa curiosidade nos levava a refletir bastante sobre as intenções que cada 

palavra perpetua inconscientemente, isso porque, muitas vezes, deixamos os 

significados invisíveis, embora a origem das palavras diga muito sobre como elas serão 

na prática, no dia a dia. 

Do ponto de vista da morfologia, ao pensar no prefixo "de" antes da palavra 

"colonial", ou seja "decolonial", significa que entendemos que existe algo e achamos 

necessário que isso se adeque a um outro pensamento. Ou seja, entendemos que existe 

a colonização e todos os padrões que ela instaurou nas nossas vidas e que esse padrão 

precisa ser adequado para o novo pensamento, que seria o decolonial. Existe também 

o prefixo "des" aplicado em "descolonial", que se coloca mais no sentido 

governamental, de quando um governo colonial deixou de ser colonial. Esses dois 

termos pensam no que a colonização deixou para nós e como modificamos esses 

padrões para esse novo pensamento.  

Quero trazer um outro prefixo que tenho utilizado, entendendo a urgência do 

momento, que é o prefixo "contra", que podemos ver em "contracolonial". Quando 

aplicamos o contra, significa que estamos nos colocando contrários a existência de tal 

coisa, nesse caso, a colonização. Nego Bispo, esse eterno pesquisador quilombola, 

filósofo e ativista, fala sobre o contracolonial: "antes de qualquer coisa, sou 



Giras periféricas| Luís Eduardo Souza e Silva | p. 425-443 

                             Revista Científica/FAP | vol.33 no. 2. jul-dez-2025 | ISSN: 1980-5071 | Curitiba   

431 

contracolonial, pois estou contrariando o próprio processo de construção da 

colonização" (Santos, 2023). Uma pessoa contracolonial pensa todos os seus modos de 

vida e falas de maneira a inexistir a colonização, pois ela nem deveria ter existido. 

Mesmo esse sendo um processo difícil de se instaurar com amplitude na sociedade, é 

importante olharmos para a construção dessas palavras, inclusive para pensarmos como 

encantá-las e gerar novos dialetos e significados. Percebo que não há uma receita de 

bolo em como mudar nossas práticas enraizadas na colonização, dito isso, assumir que 

não sabemos e que, na verdade, é isso que deveríamos praticar mais, não saber. Mas 

não de uma forma superficial em que dizemos que estamos sempre aprendendo, de 

fato buscar questionar, estudar e aprender com quem está à nossa volta e, não somente 

com quem achamos que sabe o que gostariamos de aprender. Este é um olhar que a 

colonização nos tirou, mas que precisamos nos contracolonizar para quebrar os filtros 

que nos impedem de ver que ações tão simples em nosso dia podem cavar buracos mais 

fundos do que podemos imaginar.  

Essa prática contracolonial é uma semente que Bispo nos deixou e que ainda 

está em processo de enraizamento; seguimos os passos desse encantado nessa 

descoberta ancestral que esse prefixo “contra” nos traz; os indígenas já viviam a partir 

desse modo de vida, embora não tivessem batizado com esse nome. Ser contracolonial 

não é um tiro no escuro, é olhar para aqueles que sofreram com a colonização e acessar 

seus modos de vida antes disso. Bispo nos faz refletir sobre isso: 

 

Os indígenas viviam no Brasil em um sistema de cosmologia politeísta. 
Viviam integrados cosmologicamente, não viviam humanisticamente. 
Chegaram então os portugueses com as suas humanidades, e 
tentaram aplicá-las às cosmologias dos nossos povos. Não funcionou. 
Surgiu assim o contracolonialismo. O contracolonialismo é simples: é 
você querer me colonizar e eu não aceitar que você me colonize, é eu 
me defender. O contracolonialismo é um modo de vida diferente do 
colonialismo. O contracolonialismo praticado pelos africanos vem 
desde a África. É um modo de vida que ninguém tinha nomeado. 
Podemos falar do modo de vida indígena, do modo de vida 
quilombola, do modo de vida banto, do modo de vida iorubá. Seria 
simples dizer assim. Mas se dissermos assim, não enfraqueceremos o 
colonialismo. Trouxemos a palavra contracolonialismo para 
enfraquecer o colonialismo. Já que o referencial de um extremo é o 
outro, tomamos o próprio colonialismo. Criamos um antídoto: 
estamos tirando o veneno do colonialismo para transformá-lo em 
antídoto contra ele próprio (Santos, 2023, p.36). 



Giras periféricas| Luís Eduardo Souza e Silva | p. 425-443 

                             Revista Científica/FAP | vol.33 no. 2. jul-dez-2025 | ISSN: 1980-5071 | Curitiba   

432 

Para de fato construirmos um futuro onde as práticas coloniais não existam, se 

é que entendemos essa possibilidade, o único caminho é mergulhar nessa memória 

ancestral; nosso cérebro físico pode até ter esquecido como eram os modos de vida 

daqueles que viviam aqui antes de nós, mas esse corpo espiritual sempre se lembrará e 

só assim podemos retirar esses traços coloniais naturalizados em nossa pele, afinal, a 

colonização nunca deixou de existir, ela está aqui, expandindo e expressando-se por 

debaixo das nossas peles, assim como diz Ailton krenak: 

 

A colonialidade se despista de uma maneira tão incrível que parece 
que ela já foi. Assim como o racismo, a reprodução da prática colonial 
do vírus colonialista é resistente e está presente em tudo, no nosso 
cotidiano, na sala de aula, em qualquer relação (Krenak, 2020) 

 

Precisamos entender como fazer para que ela deixe de existir, assim como o 

racismo e a escravidão, que ainda existem. Se não entendermos que esses problemas 

existem e não agirmos focando em sua raiz, não conseguiremos viver o futuro que 

almejamos. 

Visto que a ideia de resistir não é mais suficiente, talvez continuarmos com essa 

ideia decolonial seja pouco, considerando que, na prática, ela tem nos levado a nos 

"limpar", mas essa limpeza é superficial, é como se usássemos uma pomada para cuidar 

da pele, mas não cuidássemos do músculo. Somente poderemos pensar em coexistir, se 

contrariamos a existência da colonização, tarefa que gera incômodos e não apazigua os 

padrões coloniais. A resistência é uma ação que nos mantém no mesmo lugar; resistir 

poderia ser o suficiente se estivéssemos em uma posição de existência, continuar 

somente resistindo no contexto em que vivemos é nos mantermos na beira do abismo. 

Precisamos, sim, manter a tradição da recusa que sempre esteve entre nossos povos, 

como aponta Denise Ferreira da Silva: “No Brasil, a tradição de recusa está evidenciada 

na maneira como os povos originários e pretos não sucumbiram ao projeto nacional de 

obliteração de corpos e mentes não europeias” (Silva, 2024, p. 190). 

Lembro de uma fala de um companheiro, em um debate, nos encontros da pós-

graduação. Discutimos sobre a universidade e sobre o fato de que muitos autores 

utilizados nas bibliografias tinham práticas coloniais, preconceituosas e racistas. Surgiu 

a questão de que, se retirássemos todos os que têm tais práticas, sobrariam poucos 



Giras periféricas| Luís Eduardo Souza e Silva | p. 425-443 

                             Revista Científica/FAP | vol.33 no. 2. jul-dez-2025 | ISSN: 1980-5071 | Curitiba   

433 

autores ou talvez nenhum. Esse medo de recusar tais autores ainda faz com que não 

enxerguemos muitas coisas. Essa discussão me leva a pensar que, talvez, precisemos ser 

radicais a ponto de retirar esses autores que não condizem com o aspecto 

contracolonial, pois é preciso contracolonizar a estrutura organizativa (Santos, 2023). 

De fato este pensamento pode ir na contramão de muitas discussões que acontecem, 

sobretudo no espaço acadêmico, que diz que deixemos a memória viva, mesmo que não 

sirva mais, a questão que me questiono é: há quem servirá manter esta memória viva? 

Será aos indígenas que sempre tiveram todos os seus traços apagados da história, será 

as periferias que constantemente são invisibilizadas das histórias ou será a própria 

branquitude que seguirá contando as histórias de seus antepassados com orgulho? Será 

necessário que tratemos práticas de racismo e preconceito como os crimes que são e 

não como erros leves que devem ser relevados.   

Isso é importante para entender que existem muitos modos de ser, filosofias, 

modos de criação, modos de se comunicar que não estão sendo colocados nesses 

espaços porque nunca foram buscados, não por falta de interesse somente, mas como 

resultado de um sistema bem estruturado em práticas escravistas, racistas e 

preconceituosas. Com certeza muitos pesquisadores e autores sofrerão com essa 

postura, mas não chegará nem perto do tanto de pessoas que sofrem, já sofreram e 

ainda sofrerão por conta das práticas coloniais. Aqueles que serviram de instrumento 

para a manutenção da colonização, terão chance de se questionarem e abrirem a escuta 

para outros saberes, tudo dependerá deles. Por outro lado, todos nós que sofremos com 

a colonização, sobretudo pessoas indígenas, quilombolas, pretas, não tivemos escolhas 

e também já negociamos muito, para muitos podemos dizer que tudo, para que a 

cultura do Bem Viver se instaure: não há mais espaço para negociações; por isso, resistir 

não é mais suficiente, é preciso ser contrário a esse sistema colonial, é necessário 

sermos contracoloniais.  

 

A nós, contracolonialistas, cabe inspirar a nossa geração neta para que 
ela se defenda da geração neta dos decoloniais e dos colonialistas. 
Porque sempre é importante se defender, mas não é necessário atacar 
agora. Não precisamos destruir os colonialistas. Deixemos que vivam, 
desde que vivam com o sol deles e não venham roubar o nosso sol ou 
o nosso vento (Santos, 2023, p.33). 

 



Giras periféricas| Luís Eduardo Souza e Silva | p. 425-443 

                             Revista Científica/FAP | vol.33 no. 2. jul-dez-2025 | ISSN: 1980-5071 | Curitiba   

434 

Girando a gira 

 

Neste momento, podemos nos perguntar quais seriam as tecnologias que 

dariam espaço para as questões levantadas até aqui de fato serem vistas e refletidas. 

Muito tem me interessado pensar nessa gira de saberes que acontece nos encontros 

das culturas afro-urbanas, sejam as religiosas, as educacionais, as artísticas ou qualquer 

modo relacional presente nelas. A gira, esse modo circular de com-partilhar a vida, é 

uma tecnologia muito acessível para o espaço acadêmico. Os cursos mencionados, que 

motivaram parte das inquietações relatadas aqui, funcionaram como uma espécie de 

gira, de um modo que vamos entender daqui a pouco. Esse ato da gira está presente na 

ideia de começo-meio-começo de Nego Bispo (2023) e no tempo espiralar de Leda Maria 

Martins (2021), afinal, não há como pensar em nenhum desses exemplos sem que um 

movimento circulatório esteja acontecendo.  

A ideia da roda torna-se um caminho que aprofunda a ideia de horizontalidade 

nas relações; a ideia horizontal foi importante para entendermos a não hierarquização 

das coisas, mas, na verdade, nós não estamos lado a lado emanando uma energia para 

frente, nós estamos emanando uma energia giratória, circular, que cria uma rede em 

roda. Neste sentido, nossas ações não são individuais, como se as fizéssemos para a 

frente e a víssemos indo para um túnel sem fim, nossas ações são direcionadas ao outro 

corpo, seja ele a terra ou outra pessoa. Entender essa lógica circular ajuda-nos a 

entender a responsabilidade daquilo que fazemos e, também, a origem daquilo que 

sabemos. Essa ação circular, somada ao objetivo de criar harmonia entre os corpos, que 

me faz perceber a gira nos cursos citados, é interessante ver como, ao final de quatro 

meses, toda a turma, que nem se conhecia, cria uma relação respeitosa, harmônica e 

sensível. Mesmo com suas diferentes posições sobre o mundo e as diversas bagagens 

que cada um possui, nesse espaço há uma escuta, sem definir quem é maior ou menor. 

A gira nos proporcionou um espaço de encontro saudável. 

A gira, vivenciada nos espaços acadêmicos, torna-se, então, uma importante 

aliada às ações contracoloniais nesse sistema embranquecido que rege os modos de ser 

na universidade, principalmente pensando que a colonização não tinha só o objetivo de 

apagar nosso passado, como ressalta Achille Mbembe (2014): "Haja vista que a despeito 

da colonização, uma de suas funções era não somente esvaziar o passado do colonizado 



Giras periféricas| Luís Eduardo Souza e Silva | p. 425-443 

                             Revista Científica/FAP | vol.33 no. 2. jul-dez-2025 | ISSN: 1980-5071 | Curitiba   

435 

de qualquer substância, mas, pior ainda, precluir seu futuro." Seria a gira, então, mais 

do que uma volta sobre si mesmo; é esse ato circular de negociar e partilhar os saberes 

ou qualquer outra informação ou comunicação que se deseja fazer. A gira é uma postura 

não linear das relações, é pensar todos os modos de ir e vir que são agenciados por essa 

circularidade ou por esse movimento espiralar; podemos abarcar diversas formas que 

não se dão em linhas retas dentro da gira; ela possibilita, então, esse encontro 

geracional, que foge do tempo da forma como o conhecemos. É um transitar em 

diferentes modos de se relacionar com quem está à frente e quem está atrás, 

entendendo que, se estamos circulando as relações, estamos nos relacionando com 

todas essas gerações ao mesmo tempo e não uma depois da outra.  

É muito importante entender esse modo circular nas práticas pedagógicas e de 

produção de conhecimento, pois abriremos a possibilidade de que não haja uma 

hierarquização das etapas de aprendizado ou de partilha de saberes, pois, na verdade, 

estamos o tempo todo partilhando e recebendo. Não partilhamos para depois receber, 

tudo isso está acontecendo em um único tempo, em um único momento. 

Outro conceito que me vem muito, quando penso na gira nesse espaço, é o da 

importância do urbano, enquanto urbs e enquanto ambiente que nos abraça 

diariamente (Silva, 2023). Nós ocupamos um espaço, pisamos uma terra, não estamos 

aquém deste lugar, portanto, ele é o cerne de muitas questões que nos atravessam e 

pode, também, ser o motivador de muitas resoluções que possam vir.  Pensar a cidade, 

seja ela de pedras ou não, afinal hoje encontramos uma dificuldade em definir quando 

é ou não cidade, pensar esse espaço é escutar nossos caminhos. A urbs, a cidade são 

nossos territórios e o território é parte crucial daquilo que somos e da forma como nos 

relacionamos com tudo ao nosso redor. Nesse sentido, não há como retirar o nosso 

chão, os lugares por onde passamos, nós nos conectamos com esse solo e ele faz parte 

das nossas características e dos modos de vida que temos. Pensar a cidade, seja ela a 

cidade nessa construção contemporânea que conhecemos, seja uma zona rural, seja um 

lugar periférico, é pensar nos espaços que ocupamos e aos quais pertencemos e que 

talvez, não só passamos por eles, mas existimos por eles. Essa ideia de território e 

pertencimento fica muito nítida nas partilhas de Ailton Krenak:  

 



Giras periféricas| Luís Eduardo Souza e Silva | p. 425-443 

                             Revista Científica/FAP | vol.33 no. 2. jul-dez-2025 | ISSN: 1980-5071 | Curitiba   

436 

Pertencer a um lugar é fazer parte dele, é ser a extensão da paisagem, 
do rio, da montanha. É ter seus elementos de cultura, história e 
tradição nesse lugar. Ou seja, em vez de você imprimir um sentido ao 
lugar, o lugar imprime um sentido à sua existência (Krenak, 2020).  

 

Quando me vejo explorando, junto às pesquisadoras que compuseram o curso 

Arte de Abrir, os diferentes locais da Escola de Comunicação, vejo-me pesquisando as 

histórias e os caminhos daqueles que me cruzam. Não é apenas estar no espaço, mas é 

entender que ele é parte crucial do que estou falando e, além disso, influencia em todos 

os modos que pudermos imaginar. É como ficamos com o calor ou o frio, não estamos 

indiferentes a eles, a depender de qual espaço nos rodeia, nosso corpo, nosso raciocínio, 

nossa respiração e tudo que fazemos é modificado. Assim também é, se falamos em 

uma sala branca, se falamos em um corredor ou se falamos em um jardim. Dessa forma, 

o que ficou gravado em minha pele é: se propomos uma relação circular, se abrimos a 

escuta tanto quanto propomos a fala e se nos relacionamos com o espaço em uma 

forma de coexistir, nesse momento, capta-me a ideia de giras periféricas.  

As giras periféricas seriam esse movimento empático, contracolonial, com 

escuta atenta, partilha aberta, corpo dilatado e conexão com os territórios; seriam essa 

ação em rede de explorar o corpo, não havendo saberes maiores ou menores, somente 

saberes diversos que estão em constante troca, confluindo em prol da própria 

existência. Na ação das giras periféricas, encontramo-nos com as corporeidades girantes 

de Katya Gualter, que diz que  

 

Os futuros possíveis serão construídos a partir dessas corporeidades 
girantes, que são as potências que atravessam, que giram, que movem 
e que se deslocam em tempos e espaços, e que deslocam tempos e 
espaços também. Corporeidades girantes movem-se por meio dos 
ancestrais. Eles vivem aqui agora, são mobilizações de memórias, e 
elas vivem e se deslocam e estão configurando redes (Gualter, 2023). 

 

Essas corporeidades girantes são responsáveis por possibilitar que as giras 

periféricas aconteçam, sejam elas nas culturas que estamos estudando aqui, seja nos 

processos pedagógicos ou nos processos criativos. É importante que a circularidade, 

somada a todas as características presentes no diálogo que estamos fazendo aqui seja 

livre e aconteça pela organicidade do encontro e não pela obrigação ou imposição de 

um único pensador, essa talvez seja a diferença em diversos outros métodos e caminhos 



Giras periféricas| Luís Eduardo Souza e Silva | p. 425-443 

                             Revista Científica/FAP | vol.33 no. 2. jul-dez-2025 | ISSN: 1980-5071 | Curitiba   

437 

pedagógicos e criativos. Nas giras periféricas, você não controla, você a deixa existir para 

que ela aponte os caminhos e, também, devolva outras questões necessárias. Esse tipo 

de descontrole talvez não seja muito comum e amigável para os processos acadêmicos, 

porém é ele que abre portas que nem imaginávamos que precisavam ser abertas. 

 

 

As giras periféricas nas construções cênicas 

 

Durante a pesquisa que desenvolvi no Mestrado em Estudos Contemporâneos 

das Artes, onde dialoguei sobre a Escuta enquanto uma abordagem que dê visibilidade 

ao pensamento afrorreferenciado, a prática do sensível e as ações afetivas, essa ideia 

de rede circular sempre foi muito aparente. De certa forma, pensar a partilha a partir 

desse filtro, proporciona uma construção cênica que é feita por histórias coletivas. A 

partilha nem sempre é sobre uma fala tranquila; por vezes, ela, também, irá gerar 

rupturas nos pensamentos dos que são encontrados por ela, afinal "em toda partilha 

algo se parte e esta partida nos parece fundamental. Há um impacto, uma quebra, um 

despedaçar, um tanto de impulso e de momento, um tipo de força no ato" (Fabião e 

Alcure, 2020, p.187). 

A experiência que carrego, é que essa gira é o ingrediente fundamental para 

possibilitar que corpos pretos, quilombolas e indígenas vivam a construção cênica 

existindo conjuntamente com os outros corpos, não servindo a eles. Não deixando de 

ser quem são, sem reprimir seus modos de vida e partilhando os saberes que agenciam; 

assim, voltamos na afirmação de Nego Bispo que diz que um rio não deixa de ser um rio 

porque conflui com outro rio, ao contrário, ele passa a ser ele mesmo e outros rios, ele 

se fortalece. (Santos, 2023, p. 15). Como relatei no início deste diálogo, uma grande 

dificuldade dos corpos relatados aqui é a permanência nos processos e modos de 

fazerem-se existentes no ambiente acadêmico, que se estende para o mercado 

profissional; os sistemas que governam a sociedade não o fazem pensando que todos 

os corpos estejam de forma igual, dando-lhes valor e espaço que for necessário.  

Pensar esses modos, enquanto também metodologia de criação, é um ato que 

se aproxima a essa visão contracolonial; sinto que, neles, encontramos as respostas para 



Giras periféricas| Luís Eduardo Souza e Silva | p. 425-443 

                             Revista Científica/FAP | vol.33 no. 2. jul-dez-2025 | ISSN: 1980-5071 | Curitiba   

438 

as necessidades que cada coletivo coleciona. Os modos são ações que conjugam 

coletivos, contaminam e impulsionam, como ressalta Nêgo Bispo:  

 

nós temos modos - modos de ver, de sentir, de fazer as coisas, modos 
de vida. E os modos podem ser modificados. Quando a gira está 
rolando num terreiro e alguém puxa um ponto, todo mundo canta 
junto (2023, p.23). 

 

Este modo de ver é uma ação direta contra a relação branca que temos nesses 

processos criativos, que é responsável por muitas violências gravadas na pele de muitos 

corpos que rompem essa barreira e decidem ocupar espaços que, originalmente, não 

foram projetados para eles. Essa branquitude é parte desse sistema colonial, não tem a 

ver exatamente com as pessoas com tom de pele branca, é uma estrutura organizativa, 

como diz Bayo Akomolafe, sobre a relação da branquitude na Nigéria: 

 

A branquitude não são pessoas brancas, porque as pessoas brancas 
também foram capturadas pela branquitude. Branquitude é um 
arranjo material social que também tomou corpos e leva corpos e usa 
esses corpos para um processo de moldagem do mundo. A Nigéria é a 
nação mais preta do mundo, mas a Nigéria é uma das nações mais 
brancas da Terra, porque a branquitude não é como aparentamos, a 
branquitude é sobre o que nossos corpos estão fazendo, como 
estamos nos relacionando com a terra e como estamos fazendo isso 
no meu pais neste momento? Estamos tentando alcançar os Estados 
Unidos da América, é chamado de "imperativo do alcance", porque 
nossa imaginação foi tão roubada pelo mito do progresso e 
crescimento, que essa é a régua e a fita métrica pelas quais 
determinamos nosso próprio valor. (Akomolafe, 2023). 

 
 

Dessa forma, nossos processos criativos estão tomados pelo modo de relação 

da branquitude, ou seja, seria uma incoerência achar que só porque fazemos leituras de 

autores pretos, quilombolas ou indígenas e compartilhamos algumas questões trazidas 

por esses autores, que, quando chegamos em uma sala de ensaio ou em um ambiente 

para a construção de uma obra cênica, esperarmos que, naquele momento, não haverá 

nada relacionado à colonização e à branquitude acontecendo. Na verdade, até o modo 

como marcamos e nos encontramos está relacionado com isso. Então, trazer a 

contracolonialidade nesse processo criativo tem sido um grande diferencial nas 

construções que tenho participado, pois ela possibilita que tudo que foi apontado por 

esses pensadores de fato chegue e atravesse os corpos daqueles que estão presentes. 



Giras periféricas| Luís Eduardo Souza e Silva | p. 425-443 

                             Revista Científica/FAP | vol.33 no. 2. jul-dez-2025 | ISSN: 1980-5071 | Curitiba   

439 

Não é sobre colocar algum corpo acima do outro, é sobre criar uma harmonia entre 

todos esses corpos que compõem aquele coletivo atual. 

Um processo coreográfico do qual participei, recentemente, junto à Companhia 

Vitória Street Dance, que contém pessoas pretas, indígenas e brancas em seu elenco, 

ressaltou bastante esse ponto. Um dos relatos de uma das participantes, que aconteceu 

depois do nosso primeiro momento de residência criativa, foi que os dançarinos 

estavam muito apreensivos em como seria o encontro com um coreógrafo externo à 

companhia, pois estavam muito machucados por outros processos criativos que eram 

dirigidos por uma relação hierárquica de saberes, ou seja, o coreógrafo trazia as suas 

questões, não se abria para escuta daqueles corpos presentes e impunha os seus 

pensamentos sobre a construção da obra cênica, além de várias outras camadas étnico-

raciais e territoriais presentes. E isso não aconteceu só com uma pessoa específica, mas 

com diversos processos dos quais essas pessoas participaram com coreógrafos 

convidados ou professores da região. Então, o relato dela ressaltou que, no processo 

que eu propus, a primeira coisa que ela sentiu foi a liberdade de ser quem ela era 

naquele dia. A existência dela foi vista e recebida de uma maneira em que ela se sentiu 

segura para ser. Esse relato evidenciou para mim como, mesmo em um contexto de 

muitos machucados e muitos receios, um processo que visa trazer esses modos de vida 

e de relação pode ser, de fato, também um processo de cura. Não a cura como um 

milagre e um apagamento de tudo o que aconteceu, mas uma cura que aponta um 

caminho de libertação da própria pessoa consigo mesma.  

Durante a nossa residência, tivemos muitos momentos de conversa e diálogo 

sobre as percepções que cada um teve sobre os laboratórios e criações individuais e 

coletivas, essa tecnologia de partilha, em que eu abro espaço para que o outro também 

tenha o seu espaço, já constrói um ambiente em que tudo aquilo que a pessoa sentiu 

antes, durante e depois, seja valioso para o encontro. Essa ação se relaciona com esse 

processo de cura no momento em que ela abre a possibilidade de que um corpo 

expresse as suas próprias dores e também entenda, a partir dessa expressão, como ele 

pode se relacionar com elas, buscando em sua própria ancestralidade diálogos para 

caminhar; afinal, o corpo em movimento é a expressão de sua ancestralidade (Ribeiro, 

2022). 



Giras periféricas| Luís Eduardo Souza e Silva | p. 425-443 

                             Revista Científica/FAP | vol.33 no. 2. jul-dez-2025 | ISSN: 1980-5071 | Curitiba   

440 

Além de todo esse processo íntimo e de escuta de si, também foi muito valioso 

ver nos relatos de todos os integrantes como houve uma surpresa em perceber as 

qualidades que cada um ali pôde trazer para o processo criativo, a partir de suas próprias 

narrativas de vida, olhando para os seus territórios, olhando para as suas histórias de 

relações, seja com família, com amigos ou com pessoas que foram vistas poucas vezes. 

Todas essas narrativas contêm os seus saberes e utilizá-las no processo criativo é abarcar 

uma gama muito ampla de pluralidade de vida, de histórias e de modos de vida, é trazer 

para a construção de uma única obra diversas perspectivas de mundo e isso, além de 

ser muito belo, abre um portal de acesso ao corpo que faz jorrar conhecimentos 

presentes neles, caminhos de criação, linguagens de expressões e tantos outros 

conhecimentos que ficam cravados em nossos corpos e que são acessados a partir da 

sensibilização e de escuta de si. 

 

O corpo é, portanto, um elemento portador de conhecimento e de 
expressão, levado em consideração na comunicação da dança. Cada 
pequena parte desse instrumento tem sua importância no processo. 
Conhecê-lo possibilita ao indivíduo uma consciência dos seus poderes 
e de sua limitação (Falcão, 2002, p.3). 

 

São essas práticas que, de fato, encontram coletivos, com esse encontro que é 

plural e maleável, que têm me impulsionado a continuar e, acredito, que, também, têm 

impulsionado grande parte dos coletivos que comigo confluem. Precisamos consolidar 

o fato de que todas as vidas são necessárias; necessárias, pois confluem, conectam-se e 

doam tanto quanto recebem. Necessárias, não maiores ou menores, não mais ou menos 

importantes (Santos, 2023, p. 26), são parte de um movimento circular, que visita o 

passado, o presente e o futuro, em uma ação espiralar no tempo. Que possamos aceitar 

até aquilo que não compreendemos, para rompermos de vez com o racismo e o 

preconceito (Glissant, 2009) presente nesses espaços. Sigo girando, enquanto corpo 

movente, enquanto representante de culturas marginalizadas nos diversos espaços que 

ocupo, enquanto pesquisador, enquanto ser! O desejo é que essa reflexão ganhe cada 

vez mais notoriedade nas discussões metodológicas e nos processos criativos, nossos 

corpos estão à espera da possibilidade de coexistência, a terra aguarda que olhemos 

para ela como parte desse movimento circular, nossas obras têm o potencial de 



Giras periféricas| Luís Eduardo Souza e Silva | p. 425-443 

                             Revista Científica/FAP | vol.33 no. 2. jul-dez-2025 | ISSN: 1980-5071 | Curitiba   

441 

perfuração de barreira criada pelo colonialismo: que façamos grandes giras periféricas 

nesse pedaço de terra, chamada Universidade! 

 

Todo dia um novo aprendizado 
o processo é de tijolo por tijolo 

Pobre e preto trabalha dobrado 
classicão faroeste caboclo 

Nada permanecerá parado 
se tu quer jogar saiba a regra do jogo 

Nenhum velho viveu tanto tempo 
a ponto de não poder aprender nada novo 

Cada um cumprindo sua função 
a engrenagem que compõe o todo (...) 

- Lion (2024) 



Giras periféricas| Luís Eduardo Souza e Silva | p. 425-443 

                             Revista Científica/FAP | vol.33 no. 2. jul-dez-2025 | ISSN: 1980-5071 | Curitiba   

442 

Referências 

AKOMOLAFE, Bayo. Schumacher Center for a New Economics - EUA. 2023. Disponível 
em: https://www.instagram.com/reel/CuWzlltu0Wu/?igshid=Y2IzZGU1MTFhOQ== 
Acessado em 10 de dezembro de 2024. 

FABIÃO, Eleonora; ALCURE, Adriana Schneider. “arte agora: partilhas de matérias”. In: 
Revista Concinnitas v.21 n.37. IART/UERJ, Rio de Janeiro, jan 2020. Disponível em: 

https://www.e-publicacoes.uerj.br/index.php/concinnitas/arVcle/view/48385. 

FALCÃO, Inaicyra. Corpo e Ancestralidade. Salvador: EDUFBA, 2002.  

GLISSANT, Édouard. One World in Relations. K'a Yéléma Productions, 2009. Disponível 
em: https://youtu.be/qu9dHpzSeNQ Acessado em 1 de dezembro de 2024. 

GUALTER, Katya. Outras cosmotécnicas e futuros possíveis. Acesso em: 26 de julho de 
2024. 2023. Disponível em: https://www.ufsm.br/unidades-
universitarias/cal/2023/12/01/outras-cosmotecnicas-e-futuros-possiveis-pautaram-
abciber. 

KILOMBA, Grada. Memórias da plantação - Episódios de racismo cotidiano / tradução: 
Jess Oliveira. Rio de Janeiro: Cobogó. 2019. 

KRENAK, Ailton. Sempre estivemos em guerra. 2020. Disponível em: 
https://www.goethe.de/prj/hum/pt/dos/zug/21806968.html Acessado em 20 de 
dezembro de 2024. 

KRENAK, Ailton. do tempo. São Paulo: n-1 edições, 2020. Disponível em: 
hips://pospsi.com.br/wp-content/uploads/2020/09/TEXTOS_38-ailton-krenak.pdf. 

LION. 381ª BATALHA DA ALDEIA. Acesso em 13 de dezembro de 2024. Barueri, 2024. 
Disponível em: https://youtu.be/g-Pdtm9-Q3g?si=Ht8xpKJ5uDS-7rg0&t=72. 

MARTINS, Leda Maria. Performances do tempo espiralar: Poéticas do corpo-tela. Rio 
de Janeiro: Editora Cobogó. 2021. 

MBEMBE, Achille. A crítica da razão negra / tradução: Marta Lança. Lisboa: Antígona.  
2014.  

ODARA, Obirin. Descolonizando os saberes. Rio de Janeiro: Não me colonize. 2024. 

RIBEIRO, Djamila. O que é: lugar de fala?. Belo Horizonte: Letramento, 2017. 

RIBEIRO, Katiúscia. Ancestralidade - O futuro é ancestral. 2022. Disponível em:  

https://www.youtube.com/watch?v=h03cAD1EKNw. Acesso em: 4 de dezembro de 
2024. 

https://www.instagram.com/reel/CuWzlltu0Wu/?igshid=Y2IzZGU1MTFhOQ==
https://www.e-publicacoes.uerj.br/index.php/concinnitas/arVcle/view/48385
https://youtu.be/qu9dHpzSeNQ
https://www.ufsm.br/unidades-universitarias/cal/2023/12/01/outras-cosmotecnicas-e-futuros-possiveis-pautaram-abciber
https://www.ufsm.br/unidades-universitarias/cal/2023/12/01/outras-cosmotecnicas-e-futuros-possiveis-pautaram-abciber
https://www.ufsm.br/unidades-universitarias/cal/2023/12/01/outras-cosmotecnicas-e-futuros-possiveis-pautaram-abciber
https://www.goethe.de/prj/hum/pt/dos/zug/21806968.html
http://pospsi.com.br/wp-content/uploads/2020/09/TEXTOS_38-ailton-krenak.pdf
https://youtu.be/g-Pdtm9-Q3g?si=Ht8xpKJ5uDS-7rg0&t=72
https://www.youtube.com/watch?v=h03cAD1EKNw


Giras periféricas| Luís Eduardo Souza e Silva | p. 425-443 

                             Revista Científica/FAP | vol.33 no. 2. jul-dez-2025 | ISSN: 1980-5071 | Curitiba   

443 

SANTOS, Antônio Bispo dos. a terra dá, a terra quer. São Paulo: UBU Editora / 
PISEAGRAMA, 2023. 

SANTOS, Antônio Bispo dos. O que é contracolonial e qual a diferença em relação ao 
pensamento decolonial? Podcast Instituto Claro: Educação. Acesso em: 12 de julho de 
2024. 2023. Disponivel em: https://www.institutoclaro.org.br/educacao/nossas-
novidades/podcasts/o-que-e-contra-colonial-e-qual-a-diferenca-em-relacao-ao-
pensamento-decolonial/. 

SILVA, Denise Ferreira da. "Posfácio - Ou ("os que combinamos de não morrer"). IN 
Sobcomuns: planejamento fugitivo e estudo negro. São Paulo: Editora UBU, 2024 (p. 
189-202). 

SILVA, Luís. CORPO. Exposição Retomadas Urbanas. Rio de Janeiro, 2024. 

SILVA, Luís. Escuta: uma abordagem sensório-afetiva-afrorreferenciada. Salvador: 
Editora ANDA, 2024

 
Recebido em 12/08/2025 

Aceito em 11/12/2025 
 

https://www.institutoclaro.org.br/educacao/nossas-novidades/podcasts/o-que-e-contra-colonial-e-qual-a-diferenca-em-relacao-ao-pensamento-decolonial/
https://www.institutoclaro.org.br/educacao/nossas-novidades/podcasts/o-que-e-contra-colonial-e-qual-a-diferenca-em-relacao-ao-pensamento-decolonial/
https://www.institutoclaro.org.br/educacao/nossas-novidades/podcasts/o-que-e-contra-colonial-e-qual-a-diferenca-em-relacao-ao-pensamento-decolonial/

