
 

                             Revista Científica/FAP | vol.33 no. 2. jul-dez-2025 | ISSN: 1980-5071 | Curitiba   

79 

EL ATLAS COMO HEURÍSTICA ANTICOLONIAL 
 

Bruno Juliano1 
Hernán Rodolfo Ulm2 

 
Resumen: El presente artículo presenta al Atlas como posibilidad heurística de montar la 
memoria de las imágenes en una clave anticolonial. Nuestro interés no es explicar los 
pormenores de la propuesta del pensador alemán Aby Warburg —por otro lado, bastante 
conocidas—, sino mostrar cómo es posible movilizarlas en favor de una apuesta 
anticolonial. Si la Historia del Arte forma parte de los aparatos de estado con los que 
occidente sometió a las alteridades, la iconología del intervalo se muestra como un modo 
de, a partir de las imágenes, dar visibilidad a formas de resistencia que la tradición 
historiográfica heteropatriarcal y eurocéntrica es incapaz de ver. En primer lugar, se 
expondrán los alcances anticoloniales de la propuesta warburguiana y, posteriormente, se 
procederá a articular dichos alcances con una resignificación de un conjunto de imágenes 
que la historiografía del arte en Argentina—elaborada desde los principales centros de 
interés económico— ha desestimado o ignorado al considerar las relaciones entre la capital 
y las provincias, así como entre diversas perspectivas de la Historia del Arte. Una heurística 
de la que deriva nuestro concepto operacional de imagen-piedra, que nos permite 
derrumbar esa mirada colonialista que condena al atraso a las prácticas artísticas 
consideradas periféricas y agujerear el muro de una Historia que invisibiliza modos de 
resistencia y de inscripción de alteridades culturales en nuestro país.  
 
Palabras clave: Atlas; Warburg; Anticolonial; Resistencia; Imágenes-piedra 
 
 

 
1 Bruno Juliano nació en1985. Es artista e investigador. Es licenciado en Artes Plásticas y doctor en 
Humanidades, en el área Historia del Arte, por la Universidad Nacional de Tucumán. Trabaja con la memoria 
de las imágenes y el arte contemporáneo en Tucumán, desde donde desarrolla proyectos artísticos, 
curatoriales, editoriales y de gestión. Es profesor de Historia del Arte Contemporáneo en la Facultad de Artes 
de la Universidad Nacional de Tucumán, donde dirige el proyecto de investigación “Entre el atlas y el archivo. 
Memorias individuales y colectivas de las imágenes producidas por las prácticas artísticas en Tucumán”.Fue 
cofundador de Espacio Cripta, donde se proponen y gestionan proyectos artísticos contemporáneos. Entre 
sus trabajos en curaduría, se destaca Arte abstracto de Tucumán: espectros, proyecto expositivo y de 
investigación realizado junto a Gustavo Nieto. Formó parte del Programa de Artistas de la Universidad 
Torcuato Di Tella (2022-2023). Obtuvo el Primer premio adquisición en el LXXI salón Museo Castagnino+macro 
(2017) y fue beneficiario del programa “Cultura argentina al mundo”, del Ministerio de Relaciones Exteriores, 
Comercio Internacional y Culto de la Argentina, y de la beca CIMAM-Arthaus, Colección Alec Oxenford, entre 
otras.Ha publicado artículos, ensayos y textos curatoriales en diversos medios locales y revistas 
internacionales. Actualmente continúa sus estudios en la Universidade Federal do Rio de Janeiro, Brasil. 
2 Hernán Ulm es Doctor en Literatura Comparada por la Universidade Federal Fluminense. Es Profesor Titular 
de Problemáticas estético filosófico contemporáneas en la Universidad Nacional de las Artes, Argentina. Autor 
de los libros Cuestión de Imagen (Editorial Fedro) y Rituales de la percepción: artes, técnicas, políticas (UNA 
Libros). Desarrolla sus investigaciones en torno a las relaciones entre artes y políticas en el pensamiento 
contemporáneo como parte de las disputas estéticas que configuran nuestra actualidad. Ha publicado 
numerosos artículos y dictado seminarios en Argentina, Chile, Brasil. Fue becario de investigación en España. 



El atlas como heurística anticolonial| Bruno Juliano e Hernán Rodolfo Ulm | p. 79-100 

                             Revista Científica/FAP | vol.33 no. 2. jul-dez-2025 | ISSN: 1980-5071 | Curitiba   

80 

THE ATLAS AS AN ANTICOLONIAL HEURISTIC 
 
Abstract: This article presents the Atlas as a heuristic possibility for assembling the memory 
of images through an anticolonial lens. Our aim is not to explain the intricate details of the 
German thinker Aby Warburg’s proposal—which are, for the most part, well known—but 
to show how these ideas can be mobilized in support of an anticolonial approach. If art 
history forms part of the state apparatuses with which the West has subjugated alterities, 
the iconology of the interval emerges as a way to use images to make visible the forms of 
resistance that the heteropatriarchal and Eurocentric historiographic tradition is unable to 
discern. First, we will set out the anticolonial scope of Warburg’s proposal and, 
subsequently, articulate these aspects through a reinterpretation of a set of images that the 
historiography of art in Argentina—constructed from the main centers of economic 
interest—has disregarded or ignored when considering the relationships between the 
capital and the provinces, as well as between various perspectives of art history. From this 
heuristic arises our operational concept of the image-stone, which allows us to dismantle 
the colonial gaze that relegates so-called peripheral artistic practices to a state of 
backwardness and to pierce the wall of a History that renders invisible forms of resistance 
and inscriptions of cultural otherness in our country. 
 
Keywords: Atlas; Warburg; Anticolonial; Resistance; Images-stone 
  



El atlas como heurística anticolonial| Bruno Juliano e Hernán Rodolfo Ulm | p. 79-100 

                             Revista Científica/FAP | vol.33 no. 2. jul-dez-2025 | ISSN: 1980-5071 | Curitiba   

81 

El Atlas ante la Historia 

 

En un artículo anterior (Ulm; Juliano, 2022) hemos mostrado que, frente a la 

Historia del Arte que se presenta en sus diversas variantes como tantas modalidades de un 

aparato de estado, el Atlas warburguiano configura lo que Deleuze y Guattari llaman una 

“máquina de guerra”, es decir una propuesta que desestabiliza aquellas formas 

institucionales de contar nuestro pasado y de apropiarse de la cultura partiendo de una 

perspectiva heteronormada, eurocentrada y colonialista (Deleuze; Guattari, 1988). Esta 

idea es también apuntada por Didi-Huberman en relación al trabajo curatorial, tal como lo 

expone en su artículo “La exposición como máquina de guerra” (2011), en el que el teórico 

francés muestra que las imágenes y la forma de su presentación —de su montaje que abre 

el espacio del pensamiento— cumplen un rol político en su potencia de conflicto dentro de 

la disputa estética por la que algo se aparece como un acto de visión. En este trabajo 

queremos profundizar esa posición mostrando el carácter anticolonial de los 

procedimientos warbuguianos en la medida en que, a lo largo de sus investigaciones, el 

fundador de la iconología concibe su trabajo como un modo de alejarse de los 

procedimientos historiográficos que, basados en principios estilísticos y formales, 

conducían a la esterilidad del pensamiento.  

En este sentido, el artículo se centra en el análisis de un Atlas visual producido en 

Tucumán entre 2022 y 2025, compuesto por imágenes de artistas locales y documentos 

históricos, que se propone como dispositivo crítico frente a la historiografía dominante. 

Siguiendo la indicación anterior, un Atlas no es solo una colección sino una opción heurística 

guiada por un procedimiento de montaje que establece relaciones específicas entre las 

imágenes y que libera potencias visibles que solo tienen lugar en ese espacio de 

pensamiento (Denkraum) que el propio Altas quiere figurar. Este gesto se vincula con los 

planteos de autores como Enrique Dussel, Raúl Antelo, Silvia Rivera Cusicanqui, Rita Segato, 

entre otros, quienes cuestionan la centralidad del imaginario eurocentrado y proponen 

epistemologías otras desde América Latina. En este sentido, las imágenes liberan un 

potencial que no se encuentra vinculado a sus niveles representacionales sino al tipo de 



El atlas como heurística anticolonial| Bruno Juliano e Hernán Rodolfo Ulm | p. 79-100 

                             Revista Científica/FAP | vol.33 no. 2. jul-dez-2025 | ISSN: 1980-5071 | Curitiba   

82 

relaciones que ellas permiten hacer visibles y a la exposición de aquello que el lenguaje —

herramienta colonial por excelencia en la empresa de dominación europea— es incapaz de 

nombrar. Por ello no se trata tanto de explicitar los significados que pueden ser leídos sino 

de señalar las relaciones imprevisibles que el propio Atlas produce al realizar una 

aproximación de lo distante que permite entrever, en lo que en ellas se roza, aquello que el 

lenguaje no puede siquiera pensar. Al mismo tiempo, podemos mencionar las revisiones 

críticas del Atlas Mnemosyne de autores de Argentina tales como José Emilio Burucúa, 

Graciela Speranza, Natalia Taccetta, Daniela Lossiggio, por mencionar a quienes son 

referentes e interlocutores de nuestro trabajo, en una heurística semejante a la que aquí 

proponemos y que, en definitiva, hacen del Atlas un sistema de relaciones que, en el borde 

de lo decible, permite acceder a un pensamiento de lo visible que se formula a espaldas de 

lo que las palabras quieren nombrar. 

El propio Warburg, en ocasión de la redacción de su informe sobre El ritual de la 

serpiente, deja testimonio, en las notas preparatorias, de los motivos de ese alejamiento y 

señala las condiciones necesarias para una nueva aproximación al estudio de las imágenes: 

 

¿Por qué fui? ¿Qué me atrajo? Desde afuera, en la superficie de mi 
consciencia, diría que, como yo experimentaba tal repugnancia hacia el 
vacío de la civilización del Este de Norteamérica, decidí huir hacia las cosas 
reales y hacia el saber, a la aventura (...) Además estaba asqueado de la 
historia del arte estetizante. La contemplación formal de laimagen, no 
considerada como un producto biológicamente necesario entre la práctica 
religiosa y artística (cosa que comprendí recién más adelante) me parecía 
que daba lugar a parloteos tan estériles que después de mi viaje a Berlín, 
durante el verano de 1896, traté de volver a mis estudios de medicina 
(Warburg en Michaud, 2018, p. 213). 

 

 Para Warburg, si la Historia del Arte se limitaba a estudiar el gusto que expresaba 

la unidad de sentido de una época, las imágenes se mostraban como una superficie de 

resistencia en que se muestra la sobrevivencia (Nachleben) de energías latentes que no 

encuentran lugar de expresión en el discurso histórico. Algo hay en las imágenes, en las 

relaciones entre ellas, que resulta excesivo para ser encerrado en el orden de las palabras 

y que muestra la insuficiencia de la Historia para alcanzar su sentido. Y aún más, algo hay 



El atlas como heurística anticolonial| Bruno Juliano e Hernán Rodolfo Ulm | p. 79-100 

                             Revista Científica/FAP | vol.33 no. 2. jul-dez-2025 | ISSN: 1980-5071 | Curitiba   

83 

en la Historia que solo puede repetir aquello que ya está inscripto en las imágenes: de allí 

su esterilidad; el discurso histórico no puede ir más allá de lo que ya ha visto. En este 

sentido, la heurística warburguiana quiere producir un saber que no se encuentra en el 

encierro que limita las imágenes sino en la exterioridad por la que cada imagen se encuentra 

con otra. Ese encuentro da nacimiento a un pensamiento que, lejos de cualquier 

estetización, produce su propio ámbito de saber y libera a las imágenes del encierro infértil 

de la Historia. En nuestra perspectiva, este modo de abordaje nos permite pensar que las 

imágenes que sobreviven a la Historia se presentan como restos, huellas, de aquello que el 

discurso narrativo no puede nombrar. En una clave que ya ha señalado Carlo Severi (2010), 

la distinción entre sociedades con escritura y sociedades ágrafas reproduce el modelo 

colonialista occidental que deniega a las imágenes su capacidad para ser agentes de 

inscripción y transmisión de experiencias. En este sentido, la propuesta warburguiana 

elabora una imagen del tiempo entendido como Memoria que se desvía de los principios 

historicistas y coloniales que tienden a pensar como una vía de mano única el modo de 

elaboración de nuestro pasado. Lo que resiste no puede quedar del lado de la escritura 

lineal, narrativa e histórica que ha sido el modelo de imposición colonial con el cual 

occidente negó y sometió las formas divergentes de expresión. En definitiva, la iconología 

warburguiana, con su heurística basada en el principio del montaje y estableciendo una 

relación entre intervalos, se presenta como una manera de hacer perceptibles modos de 

pensar que las fórmulas occidentales y eurocentradas no pueden sino ignorar. Frente a esto, 

el Atlas presenta una heurística que, al mismo tiempo que pone en crisis los modelos de la 

Historia del Arte, hace de las imágenes y de sus relaciones un arsenal de combate que 

permite dar visibilidad a las luchas de aquellxs que han sido invisibilizados por las formas 

estatales de producción de sentido y sus formas coloniales de imaginar la cultura.  En 

resumidas cuentas, frente a la Historia del Arte que se reduce a un análisis estilístico formal 

de los objetos que analiza, Warburg presenta su Atlas como una Memoria de las Imágenes 

que se interesa más por elaborar una heurística del montaje como modo de elaborar un 

tiempo cuya visibilidad solo existe en el propio dispositivo fotográfico. 

 



El atlas como heurística anticolonial| Bruno Juliano e Hernán Rodolfo Ulm | p. 79-100 

                             Revista Científica/FAP | vol.33 no. 2. jul-dez-2025 | ISSN: 1980-5071 | Curitiba   

84 

La materialidad del Altas: una contracoloniadad técnica 

 

El Atlas Mnemosyne asiste, abre y expone la memoria de la cultura a través de un 

dispositivo fotográfico que toma las imágenes como medio de su investigación. Este uso de 

las fotografías no resulta menor en la perspectiva de la iconología: ésta permite tener a la 

mano una imagen del pasado que se puede montar y remontar según un principio que 

responde a fórmulas afectivas —lo que se llamará Pathosformel—, de manera tal que la 

estructura misma del dispositivo fotográfico rompe con las formas lineales de la Historia del 

Arte. Ya a lo largo del siglo XIX la irrupción del álbum de fotografías abría la posibilidad de 

una organización no lineal del tiempo: allí las imágenes se organizan según un principio 

afectivo que rompe el orden sucesivo del tiempo y que aproxima las imágenes según una 

economía que nada tiene que ver con la cronología histórica: una al lado de las otras, las 

imágenes establecen vínculos en que el tiempo se encuentra fuera de sus goznes y que, 

además, pueden a cada momento cambiar del lugar (en un álbum,una foto puede formar 

parte de diversas series). Del mismo modo, el Atlas hace visible aquello que a la Historia del 

Arte se le escapa: los afectos que sobreviven en el tiempo y que rompen la unidad 

cronológica que vinculaba el pasado con el presente según una lógica narrativa y causal del 

antes y el después (metafísica del tiempo histórico según la cual el presente está contenido 

en el pasado como los efectos están contenidos en las causas). Si la Historia del Arte procura 

un relato —tranquilizador— para dar cuenta de las producciones artísticas, el Atlas dispone 

—dispersa— las imágenes según una política afectiva que excede el orden organizado de 

las palabras. Pero no solo las excede: también muestra el carácter heteropatriarcal y 

eurocentrado de una forma de colonización que tiene en la narración histórica su 

epistemología de base. Por ello la dispersión del Altas no resulta apenas un acaso, un 

accidente en el transcurso del tiempo. La dispersión que Warburg hace visible en el Atlas 

no puede remediarse mediante la aplicación rigurosa y paciente de un método que restituya 

el sentido correcto de lo que se ha desviado. Más bien, al contrario, la dispersión es la 

heurística del tiempo warburguiano. Esa dispersión nos permite pensar dos elementos 

fundacionales de cualquier pensamiento anticolonialista: las imágenes no tienen un origen 



El atlas como heurística anticolonial| Bruno Juliano e Hernán Rodolfo Ulm | p. 79-100 

                             Revista Científica/FAP | vol.33 no. 2. jul-dez-2025 | ISSN: 1980-5071 | Curitiba   

85 

propio que podría recuperarse y, por lo tanto, el tiempo no tiene un destino previsto: 

imprevisibles y no originadas, las imágenes siempre están desviadas, siempre dan presencia 

a un desvío que constituye el sentido mismo del devenir del tiempo —de allí que la forma 

de su composición sea, como señala Didi-Huberman, anacrónica (2011): la anacronía no es 

un error del tiempo sino la modalidad que estructura la memoria; no recordamos el pasado 

según un orden secuencial sino mediante discontinuidades afectivas. Como hemos 

señalado en otras oportunidades, las imágenes son, en Warburg, aberrantes: no porque 

ellas se separen de su origen puro sino porque rechazan toda idea de pureza de origen. En 

el Atlas no se reconoce un centro desde el cual las imágenes se dispersarían. De panel en 

panel, la ausencia de centro pone a las imágenes en un movimiento sin jerarquías. Por esto 

cada panel que configura el Atlas presenta una puesta en relación que mantiene a las 

imágenes en una tensión sin resolución. Cada acercamiento, cada distancia, muestra que 

las imágenes rechazan cualquier pretensión de legitimidad en un origen. De aquí se deriva 

otro aspecto decisivo del pensamiento warburguiano: si solo hay dispersión, si hay rechazo 

sistemático del origen, es porque las imágenes son fragmentos que ya no remiten a una 

unidad perdida de sentido. Es el aspecto antirromántico del procedimiento warburguiano: 

no restituir, no reunir, no restaurar una verdad perdida sino afirmar el carácter 

fragmentario que constituye nuestro modo de estar arrojados al mundo. Frente al modelo 

del rompecabezas que implica que la totalidad se ha roto y que sus partes pueden, en última 

instancia, volver a configurar el rostro de esa identidad que fue alguna vez la nuestra (en un 

paraíso perdido que la historia quisiera volver a alcanzar), el Atlas refiere a esos dados 

lanzados que, como Mallarmé sostenía a fines del siglo XIX, no conjuran el azar. Como en 

Nietzsche, cada panel es la afirmación de una jugada que dice sí. Cada jugada expresa una 

posibilidad. Cada fragmento una afirmación. Insistamos: no se trata de un relato de 

restauraciones. Lo que el Atlas muestra no es la restitución de la verdad de un pasado que 

ha sido, sino que, por su carácter relacional, nos muestra la potencia inmemorial de un 

acontecimiento que él mismo produce. La relación no remite pues a la verdad de los hechos 

del pasado sino a la actualidad de las Pathosformel que circulan en el presente —de ahí su 

potencia política—: no se trata de un revisionismo de la Historia sino de un procedimiento 



El atlas como heurística anticolonial| Bruno Juliano e Hernán Rodolfo Ulm | p. 79-100 

                             Revista Científica/FAP | vol.33 no. 2. jul-dez-2025 | ISSN: 1980-5071 | Curitiba   

86 

de producción de una relación que le da sentido a lo que somos. Se trata de la afirmación 

dispersiva de fragmentos que rechazan la pureza y la unidad. Un procedimiento impuro. 

Una heurística de las impurezas. Una máquina de guerra contracolonial.  

Una disposición y predisposición a curar los intervalos del presente. Pero a 

condición de comprender que curar no es restaurar un estado de normalidad sino estar al 

cuidado de la dispersión. Esa cura warburguiana es un tipo de sintomatología de la cultura: 

cada imagen es un síntoma. Cada síntoma, el signo de una fuerza. Cada fuerza, un exceso. 

En cada imagen, en cada puesta en relación de las imágenes, se trata de esos excesos que 

desbordan incesantemente las formas bien encauzadas de una narración unificante. Una 

forma de asistir a la memoria de las imágenes más allá de los aparentemente 

imperecederos dogmas de la Historia del Arte. Como veremos enseguida, una memoria que 

se monta en y desde esos lugares, en los márgenes que el colonialismo desprecia. Una 

memoria que se monta y desmonta desde una provincia que ha sido sometida a una 

narración empobrecedora y residual en el interior de una Historia del Arte contada siempre 

desde los centros de poder que instituyen jerarquías estructurantes que menosprecian las 

formas de visibilidad ajenas. Ahí reside el espesor del Atlas. En su capacidad de liberar las 

potencias latentes que sobreviven en las imágenes que no habitan ni tienen su lugar en la 

Historia. Que haya impurezas, que no haya origen, que la pureza esté anulada: es tal vez el 

principio anticolonial por excelencia del Atlas y su política más radical: la cultura es siempre 

un espacio de contaminación (esta idea de contaminación recorre los estudios 

warburguinaos del Renacimiento tanto como su estudio sobre los rituales de los pueblos 

Hopi). Por ello, el Atlas implica un modo de aproximar aquello que en su lejanía no resuelve 

las contradicciones, sino que abre el espacio para un pensamiento que no está dado sino 

que debe ser producido (Denkraum). Es lo que afirma al final de su ensayo de curación —El 

ritual de la serpiente— en que un conjunto de fotos que van de las imágenes de los rituales 

hopi hasta la de un burgués paseando por las calles de Nueva York, pasando por las 

imágenes más clásicas del arte, dan como resultado una declaración política de resistencia: 

  

La serpiente de cascabel ya no causa temor al arnericano  contemporáneo: 
lejos de adorarla, trata de extinguirla. Lo único que hoy se le ofrece a la 



El atlas como heurística anticolonial| Bruno Juliano e Hernán Rodolfo Ulm | p. 79-100 

                             Revista Científica/FAP | vol.33 no. 2. jul-dez-2025 | ISSN: 1980-5071 | Curitiba   

87 

serpiente es su exterminio. El rayo apresado dentro del cable y la 
electricidad encadenada han creado una cultura que aniquila al 
paganismo. Pero ¿qué es lo que se ofrece a cambio? Las potencias 
naturales ya no son vistas como elementos antropomorfos o biomorfos, 
sino como una red de ondas infinitas que obedecen dócilmente a los 
mandatos del hombre. 

De esta manera, la cultura de la máquina destruye aquello que el 
conocimiento de la naturaleza, derivado del mito, había conquistado con 
grandes esfuerzos: el espacio de contemplación, que deviene ahora en 
espacio de pensamiento. 

Como un Prometeo o un Ícaro moderno, Frankliin y los hermanos Wright, 
que han inventado la aeronave dirigible, son los fatídicos destructores de 
la noción de distancia que amenaza con reconducir este mundo al caos. 

El telégrafo y el teléfono destruyen el cosmos. El pensamiento mítico y 
simbólico, en su esfuerzo por espiritualizar la conexión entre el ser 
humano y el mundo circundante, hace del espacio una zona de 
contemplación o de pensamiento que la electricidad hace desaparecer 
mediante una conexión fugaz. (Cita) 

 

Todo está a punto de romperse. Las imágenes que Warburg nos presenta son como 

piedras que se lanzan sobre el muro de la Historia —más adelante nos abocaremos a la 

categoría de imagen-piedra (Juliano, 2022). Un golpe al sentido único con que los relatos 

cuentan nuestro pasado para legitimar el presente. Un golpe que agrietando las paredes 

con que el colonialismo nos encierra, permite hacer pasar aquello que la visión historicista 

del tiempo había dejado afuera. Un estado de latencia, de salto que irrumpe y obliga a 

volver a pensar el tiempo. Y, especialmente, nuestro tiempo. Un gesto de sostener con 

pinzas no solo las imágenes sino su momentánea, su efímera configuración (Warburg va 

colgando imágenes sobre paneles negros a los que fotografía; luego, cada imagen se 

descuelga y puede formar parte de otro panel). Todo es fuga, un movimiento que rechaza 

los centros, que se dirige, diríamos, por las fuerzas de un desastre —entendiendo en 

desastre la falta del astro, la falta de orientación, la falta de oriente— con que el 

colonialismo ha sometido la alteridad. Las imágenes son extraídas, duplicadas, lanzadas a 

los paneles. Warburg escinde las imágenes del texto, que permanece en el espesor de la 

Biblioteca, en la Introducción del libro Atlas que no llegó a publicar, en las referencias de las 

imágenes como breves textos al margen, como notas que no aclaran nada. Un texto como 



El atlas como heurística anticolonial| Bruno Juliano e Hernán Rodolfo Ulm | p. 79-100 

                             Revista Científica/FAP | vol.33 no. 2. jul-dez-2025 | ISSN: 1980-5071 | Curitiba   

88 

referencia que apenas describe las imágenes. De aquí nuestro interés por la materialidad 

del Atlas —otra forma de mostrar su desplazamiento anticolonial: el atlas está hecho de 

una materialidad que la Historia del Arte prefiere ignorar. No se trata de la distancia 

inexpugnable que el historiador pretende mantener ante las obras. Warburg dispone 

imágenes que manipula gracias a la reproducción técnica de la que derivan. Las fotografías 

y las copias en papel posibilitan el montaje y un encuentro de otra forma imposible entre 

las imágenes —el papel es cercano; la heurística, aproximativa. Se trata de una materialidad 

que hace manipulables las imágenes y que permite liberar relaciones que la continuidad 

narrativa prohíbe. Y que hace de la reproducibilidad técnica el vehículo de una crítica a la 

Historia del Arte y su religión del Original (algo que, como sabemos, retomará luego 

Benjamin). La captura técnica de la obra por la imagen, por la reproducción, inaugura su 

ingreso a otra materialidad y a otra heurística que da por tierra los privilegios colonizantes 

de una cultura que quiere ver en el Arte la forma pura de su expresión. Una traducción, un 

desplazamiento, una copia, una reproducción que pervive, que sobrevive ahora como 

imagen, como imaginario impreso sobre papel. Al fin y al cabo, más allá de las cuestiones 

del gusto, las imágenes apenas sobreviven como imágenes. El Nachleben es también el 

efecto de esta condición material. Así, las imágenes ingresan al espacio de las posibilidades, 

que no las somete a un orden jerárquico, sino que inaugura cada vez un orden probable: 

basta cambiar la disposición en el panel para que la composición se modifique. No hay un 

discurso que legitime lo que se muestra (las notas que acompañan los paneles, como 

dijimos, apenas son márgenes de una composición que excede el sentido de lo escrito). Hay 

un trabajo de movimientos, pruebas, disposiciones, ampliaciones, detalles, recortes, sobre 

los tablones y sobre los bastidores, de volcar sobre las mesas, como mesas de adivinación. 

Lo que las imágenes hacen es inventarnos tensiones (constelaciones) de esa aberrancia que 

nos constituye. Como las estrellas del cielo que, en su movimiento descentrado, figuran 

dibujos fugaces que ofrecen una composición a la mirada que las observa. Un trabajo 

manual, heurístico y sensible. Una sensibilidad por el detalle, en la búsqueda de las 

constantes que se discontinúan. Un deambular entre las imágenes, una convivencia, 

familiaridad y proximidad con las imágenes para mostrar lo que en ellas se reitera en la 



El atlas como heurística anticolonial| Bruno Juliano e Hernán Rodolfo Ulm | p. 79-100 

                             Revista Científica/FAP | vol.33 no. 2. jul-dez-2025 | ISSN: 1980-5071 | Curitiba   

89 

distancia. Un instante de la imagen. Un instante cargado de tiempo, de latencia de luz, del 

espesor del tiempo en el que la luz incide sobre los soportes: cuando una imagen se deja 

ver. 

 

 

Memoria de las imágenes: otro territorio de las imágenes, otro mapa del presente  

 

En resumen, en el Atlas warburguiano las imágenes toman posición frente al relato, 

la memoria frente a la Historia. Porque no hay epistemología de la inocencia ni 

epistemología inocente. Y porque toda metodología está atravesada por una política que 

decide de antemano aquello que se debe estudiar y aquello que tiene la dignidad del objeto. 

Frente a ese modelo, la iconología warburguinana propone una forma diferente de 

exploración de las imágenes. Y de pensar un territorio. Un territorio que modifica el mapa 

de la Historia, que se realiza según un orden afectivo y afectual. Un territorio de fórmulas 

patéticas que la Historia ignora.  

En las imágenes, lo que interesa son las energías por las cuales la memoria inscribe 

su presencia. Es decir, se trata de producir un territorio que no muestra las formas fijas del 

arte sino que muestra las relaciones cambiantes, el resultado de una disputa. Si hay un 

movimiento anticolonial en la iconología warburguiana es la apertura de las imágenes que 

abren el tiempo de una memoria que se vuelve sobre nosotros con la fuerza de una 

actualidad que ignorábamos. Y esa disputa muestra que, frente al mapa que la Historia del 

Arte organiza con sus centros y periferias, con sus fuerzas de atracción y sus marginalidades, 

se confronta un territorio atravesado por fuerzas que no caben en ese mapa. Estas fuerzas, 

al emerger desde las imágenes reunidas en el Atlas, configuran una política visual que 

interpela los modos coloniales de representación y propone una relectura situada desde el 

noroeste de Argentina. Y que no solo no caben, sino que cuando emergen hacen estallar el 

mapa en fragmentos que ya no es posible restaurar en una totalidad. No hay mapa que 

pueda imponer su identidad al territorio. La iconología del intervalo muestra que el 

territorio siempre excede al mapa y, como hemos señalado en otras partes, lo desborda 



El atlas como heurística anticolonial| Bruno Juliano e Hernán Rodolfo Ulm | p. 79-100 

                             Revista Científica/FAP | vol.33 no. 2. jul-dez-2025 | ISSN: 1980-5071 | Curitiba   

90 

(Ulm, 2023). Según ese movimiento de desbordes, según esa apertura, se permite, una 

exploración contingente del territorio. O aún mejor, como veremos enseguida, la 

producción de un territorio contingente. Contingente porque aquello que la Historia 

producía como destino, en el Altas se muestra como mero accidente. Contingente porque 

eso que la Historia, aquello que el colonialismo dejaba por fuera de todo relato, esos restos, 

son incorporados al Atlas como parte de una Memoria sin sujeto, una memoria que expresa 

la fuerza colectiva de lo que resiste en los bordes de lo que los discursos pueden nombrar. 

Contingente porque el territorio nunca es fijo sino una puesta en movimiento de la tierra. 

Y contingente porque eso que no se nombra no es tanto un vacío sino un intervalo es decir 

un espacio que deja en tensión los fragmentos de una memoria que no podemos colmar. 

Un territorio hecho de fragmentos, un territorio construido de intervalos. Esa es la apuesta 

contracolonial que queremos exponer aquí con el Atlas que formulamos desde Tucumán, 

provincia del noroeste de Argentina.  

 

 

Un atlas de imágenes-piedra que rompe el mapa 

 

Imagen-piedra nos sirve para pensar dos fenómenos que son aproximados. Por un 

lado, la evidencia de un tiempo otro desde la superficie —un pensamiento por superficies—

, como el modo de asistir a una fórmula del Pathos más allá de la imagen figurativa, de la 

representación, y más cercana a la experiencia, al trabajo con las formas, los colores, los 

empastes, las texturas. Hay un tiempo de la piedra. Y un tiempo que el borde, los márgenes, 

detiene por medio de la poética (Figura 1).  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



El atlas como heurística anticolonial| Bruno Juliano e Hernán Rodolfo Ulm | p. 79-100 

                             Revista Científica/FAP | vol.33 no. 2. jul-dez-2025 | ISSN: 1980-5071 | Curitiba   

91 

Figura 1 - Bruno Juliano. Mil maneras de lo mismo. 2013. Imagen digital. Medidas variables. 
Muestra Un lugar para la obra que no tuvo lugar, curada por Lara Marmor. Fondo Nacional de las 

Artes, CABA. 

 

 

La piedra se envuelve en un contorno como piel que cubre la forma y pretende una 

alteración. La piedra se recubre para volverse calco imperfecto que se traslada y evoca un 

peso devenido en vacío. Una imagen que es superficie del tiempo, síntoma que sedimenta 

en su configuración. Superficie donde la imagen reposa, contorno que registra las erosiones 

y copia su apariencia. Un movimiento que aparenta estar detenido. Una suspensión de las 

formas, de la naturaleza. Un instante excedido. Al mismo tiempo, imagen-piedra, en su 

capacidad destructora, golpea y abre la historia a un espacio de los intersticios, de los 

encuentros inesperados que reconfiguran las supervivencias de la imagen en tensiones e 

inversiones (Figura 2). El contorno volátil encuentra su anclaje en el peso de la imagen. Peso 

que es potencia, demarcación, incluso ruptura. 

 

 

 



El atlas como heurística anticolonial| Bruno Juliano e Hernán Rodolfo Ulm | p. 79-100 

                             Revista Científica/FAP | vol.33 no. 2. jul-dez-2025 | ISSN: 1980-5071 | Curitiba   

92 

Figura 2 - Bruno Juliano. La imagen invisible (concetto spaziale). 2017. Mural. Medidas variables. 
Primer Premio Adquisición Municipalidad de Rosario. LXXI Salón Nacional de Rosario. Museo 

Castagnino + Macro, Rosario. 

 

Fotografía: Colección Museo Castagnino + Macro, Rosario. 

 

Imagen-piedra es así, en una interpretación que se desvía con insistencia desde 

Warburg, un concepto sintomatológico. Evidencia de un tiempo otro. De los traslados, las 

transformaciones, las traducciones. Una imagen que nos abre como presencia. Una imagen 

que brilla como un monstruo bajo la luz de los ordenamientos, de las definiciones, de las 

síntesis. 

¿Qué nos habilita entonces la heurística del Atlas? La posibilidad de los 

acercamientos —dispares e inesperados— propicios para la emergencia de lo que un 

pensamiento de la unidad es incapaz de apresar.  En ese movimiento performático entre 

los espacios intermedios —entre la memoria y la Historia, entre las imágenes y el texto 

escrito, entre las obras y sus reproducciones— configuramos un espacio de posibilidad para 

la orientación de una persistencia anticolonial que sobrevive pese a los esfuerzos por 

hacerlo pasar como imperceptible. Porque se trata de esa persistencia por lo que la 



El atlas como heurística anticolonial| Bruno Juliano e Hernán Rodolfo Ulm | p. 79-100 

                             Revista Científica/FAP | vol.33 no. 2. jul-dez-2025 | ISSN: 1980-5071 | Curitiba   

93 

experiencia anticolonial inquieta la primacía de los principios jerárquicos que dividen, 

separan y ordenan según criterios de exclusión y sometimiento binarios. 

Así es que configuramos un atlas de imágenes-piedra. 

 

 

Movimientos, disposiciones y tensiones 

 

Describimos entonces algunas de las tensiones que abren las imágenes-piedra 

dispuestas en nuestro Atlas. Una descripción como notas al pie —pensamos en la relación 

que Carlo Ginzburg (2025) propone entre los anticuarios y los historiadores del arte— para 

dar cuenta de las procedencias de las imágenes y de las biografías de sus autores, que 

vuelven evidente el territorio de las dispersiones que describimos. Un conocimiento 

sensible, de movimientos y disposiciones. Una procedencia que, como ya señalaba Foucault 

(1988), expresa el rechazo a la noción de origen. Preguntarse de dónde procede algo es 

mostrar el carácter de lo impuro, lo contaminado. Es señalar las mezclas que están 

involucradas en eso que nace y se da a ver, a percibir. Indagar por la procedencia es indicar 

que todo lo que nos rodea tiene nace en la zona gris de un umbral que produce mutaciones 

sin destino. Digamos, entonces que en un movimiento anticolonial se trata de mostrar de 

dónde proceden las cosas, de dónde proceden las imágenes que configuran el suelo que 

habitamos. Y que mostrar esas procedencias implica señalar las relaciones azarosas que 

configuran nuestro presente. 

 

 

 

 

 

 

 

 



El atlas como heurística anticolonial| Bruno Juliano e Hernán Rodolfo Ulm | p. 79-100 

                             Revista Científica/FAP | vol.33 no. 2. jul-dez-2025 | ISSN: 1980-5071 | Curitiba   

94 

Figura 3 - Bruno Juliano. Atlas. Imágenes-piedra. 2022-2025. Detalle 1. Captura de pantalla. 

 

 

El gesto del sufrimiento del Gálata herido —copia romana en mármol de una obra 

helenística del siglo III a.C. que se encuentra actualmente en los Museos Capitolinos, 

Roma— reaparece en una reproducción emplazada en el espacio público de la ciudad y se 

ubica junto a Espinario, una escultura de gomaespuma cubierta con alfileres realizada por 

Sandro Pereira (Tucumán, 1974) en el año 2006. Debajo, dos imágenes del Cristo de la 

Paciencia junto a un Ecce Homo que aparecieron en 1943 en Documentos de Arte Argentino, 

una publicación de la Academia Nacional de Bellas Artes, junto a dos dibujos, uno de Alfredo 

Frías (Tucumán, 1984), Temprano por la tarde sueño de ti, del año 2007, y otro de Sixto 

Aurelio Salas (Tucumán, 1924-1992), El hospiciano, de 1965. Arriba, Saha Grey y Se feliz 

come fruta, pinturas de esmalte sobre hule que pertenecen a la serie Salvaje (2012) de 

Javier Juárez (Tucumán, 1977), junto a un dibujo lumínico realizado con tubos fluorescentes 

sobre pared —Sin título (2014), de Juan Ojeda (Tucumán, 1989)— y un bloque de hielo 

quebrado sobre el suelo, resto de la acción Despedida (2012), de Sol Rodríguez Díaz 

(Tucumán, 1989) (Figura 3). 

 

 



El atlas como heurística anticolonial| Bruno Juliano e Hernán Rodolfo Ulm | p. 79-100 

                             Revista Científica/FAP | vol.33 no. 2. jul-dez-2025 | ISSN: 1980-5071 | Curitiba   

95 

Figura 4 - Bruno Juliano. Atlas. Imágenes-piedra. 2022-2025. Detalle 1. Captura de pantalla. 

 

 

Composición con naranjas (1975), un óleo sobre hardboard de 51 x 67 cm de Fued 

Amin (Tucumán, 1922-1943) se encuentra junto a Rincón del silencio (1922), un dibujo de 

tinta sobre papel de Emilio Pettoruti (La Plata, 1892-París, 1971), una animación digital de 

Benjamín Felice (Tucumán, 1990) —Olga (2013)— y una fotografía de Geli González 

(Tucumán, 1963) —Primarios 2 (2009). La serie continúa con una imagen de la escultura Lie 

to me (2011), de Gustavo Nieto (Tucumán, 1980), una pintura de Carlos Legorburu 

(Tucumán, 1957-2019) y la instalación La oración eficaz (2012), de Gabriel Chaile (Tucumán, 

1985). Debajo, una pintura sobre papel de Juan Del Prette (Vasto, Italia, 1897-Buenos Aires, 

1987) junto a dos fotografías, una de La mesa (2010), de Belén Aguirre (Tucumán, 1980), 

que registra la apertura de una muestra en torno a una mesa servida con una cena navideña, 

y otra sin fecha que captura el momento de una reunión social de docentes y allegados de 

la Facultad de Artes de la Universidad Nacional de Tucumán (Figura 4). 

 

 

 

 



El atlas como heurística anticolonial| Bruno Juliano e Hernán Rodolfo Ulm | p. 79-100 

                             Revista Científica/FAP | vol.33 no. 2. jul-dez-2025 | ISSN: 1980-5071 | Curitiba   

96 

Figura 5 - Bruno Juliano. Atlas. Imágenes-piedra. 2022-2025. Detalle 1. Captura de pantalla. 

 

 

Un detalle de Perseo con la cabeza de Medusa (1545-1554), un bronce de 

Benvenuto Cellini, se encuentra con un disco de bronce del período tardío de la Cultura 

Santamariana (1200-1535 d.C.) y una secuencia de una acción performática del Colectivo 

Tenor Grasso realizada en el año 1999. Debajo, una copia en hierro del grupo escultórico 

Laocoonte y sus hijos —realizada por Agesandro, Polidoro y Atenodoro de Rodas, 

pertenecientes a la Escuela de Rodas del periodo helenístico— emplazada en el Parque 9 

de Julio de la ciudad de San Miguel de Tucumán, una imagen de la performance Vidriera II 

(2018), de Hernán Aguirre García (Tucumán, 1993), la fotografía de un proyecto escultórico 

trunco de Julio Oliva (Tucumán, 1884-1966), una acuarela de Alfredo Frías (Tucumán, 1984), 

el registro de la instalación Escultura romántica (2006), de Natalia Lipovetzky (Tucumán, 

1975) y Jorge Gutierrez (Tucumán, 1965), un fragmento de tejido en crochet con lana 

acrílica realizado en 2021 por del grupo Tsinay tha chumaas de comunidades de La Puntana, 

Santa Victoria Este, Salta, registrado por Andrei Fernández (Cutral-Có, Neuquén, 1983), y el 

tapiz Luna azul (ca. 1991), de Enrique Salvatierra, junto a un óleo sobre papel de Mariano 

Martinez (Tucumán, 1989) —Sin título (2019), de la serie Noctámbula. (Figura 5) 



El atlas como heurística anticolonial| Bruno Juliano e Hernán Rodolfo Ulm | p. 79-100 

                             Revista Científica/FAP | vol.33 no. 2. jul-dez-2025 | ISSN: 1980-5071 | Curitiba   

97 

Procuramos remontar las imágenes, buscar sus procedencias, entre la tierra y el 

cielo, para ver en el cielo los desórdenes de la tierra. Más allá de las obras, más allá de las 

piedras, abrirnos al espacio de las diferencias que nos desplaza a los intervalos donde 

pretendemos permanecer. Imágenes-piedras desplegadas en nuevas constelaciones, que 

se redefinen con cada ingreso, con cada acercamiento o alejamiento. Un conocimiento por 

el montaje, por el desmontaje: el movimiento doble del desmontaje: la caída y la detención 

(por un instante), como la posibilidad del conocimiento. Así también, el remontaje. 

Remontar la imagen en el viento, en la tensión de lo imprevisible, de lo accidental. Allí 

donde el viento lleva a las imágenes a un destino que ellas no prefiguraban, porque es dejar 

que las imágenes se dejen arrastrar por fuerzas exteriores de las que nosotros solo 

adquirimos conocimientos por los movimientos que ellas mismas van adquiriendo. La 

imagen que se cristaliza en obras y efectos de conocimiento. Este gesto de remontaje visual 

se inscribe en una práctica curatorial que busca desmontar las jerarquías impuestas por la 

historiografía oficial y habilitar lecturas desde los márgenes. 

Más allá de las piedras, en el contorno que cubre y modifica su materialidad. Más 

allá de las piedras —más allá de las imágenes—, en el efecto que produce el impacto. Del 

mismo modo la imagen tiene la capacidad de evocar y de reconfigurar. Imagen que evoca, 

reconfigura y produce un conocimiento sensible, desde las superficies. Un conocimiento 

más allá de la pura visualidad. Un conocimiento cercano, a partir de la manipulación, de las 

modificaciones, de los ordenamientos y las disposiciones. Un conocimiento táctil, del 

quehacer, del trabajo con los soportes. Un saber del peso, de las implicancias de las 

imágenes y su poder de desgarrar, de herir el espacio y el tiempo, de quebrar otras 

imágenes-piedras. Desde esta doble dimensión de la imagen —entre superficie y golpe— 

es que podemos volver sobre la historiografía clásica del arte, no ya para trabajar con 

objetos inertes sino con imágenes de la memoria que nos reclaman permanecer en 

movimiento, en el momento del vuelo, de la caída, del corrimiento. Cada imagen es 

evidencia del tiempo y posibilidad de golpe, de herida. Cada imagen se abre en sus bordes 

y encuentra, en cada nueva disposición, un desborde. En esos espacios intermedios pervive 



El atlas como heurística anticolonial| Bruno Juliano e Hernán Rodolfo Ulm | p. 79-100 

                             Revista Científica/FAP | vol.33 no. 2. jul-dez-2025 | ISSN: 1980-5071 | Curitiba   

98 

el tiempo, la diferencia, la confusión de los contornos, de las formas: la preeminencia de los 

bordes. 

Desde aquí es que podemos montar la memoria de las imágenes de una región que 

se abre al tiempo y en el territorio, para habilitarnos la posibilidad heurística de volver sobre 

la historiografía clásica del arte, sus pretensiones y ordenamientos, para reconfigurarla 

desde sus márgenes. En ese movimiento la imagen nos devuelve algo de lo inesperado, nos 

habilita un pensamiento, un pensamiento por imágenes, por superficies, para montar una 

memoria de los gestos más allá de lo figurativo. Una memoria de los empastes, de las 

incisiones, de los trazos, de la materia, del soporte. Una memoria de las imágenes. Un 

imaginario de las superficies. O, mejor, una memoria de la abstracción. La abstracción3 es 

así tanto un espacio de ausencia en esa historiografía como lo que inaugura la posibilidad 

de un movimiento sobre la historia para visibilizar la latencia de esos márgenes. Al mismo 

tiempo, la abstracción nos permite replantear el propio presente y dislocar los órdenes para 

volver a transitarlos.  

El carácter anticolonial de la heurística warburgiana se revela precisamente en el 

trabajo mismo con las imágenes. A lo largo de este recorrido, hemos visto cómo las 

imágenes actúan como reservorios de resistencia frente al modelo escritural y lineal que 

sostiene la Historia oficial. Si el modelo colonizador se apropia del sentido de la Historia a 

partir de la escritura, el Atlas nos permite, en cambio, descubrir una heurística de la 

resistencia que hace visible aquello que sobrevive más allá de la palabra escrita. Así, las 

imágenes se convierten en espacios donde las subalternidades persisten y reclaman ser 

leídas, allí donde la escritura buscó silenciarlas. En este sentido, el Atlas se presenta como 

un modelo privilegiado para recuperar la memoria de quienes han sido oprimidos, tejiendo 

un puente entre el pasado y nuestro presente, y ofreciendo un territorio donde la memoria, 

la diferencia y la imaginación pueden encontrar nuevos modos de hacerse visibles y de 

resistir al olvido impuesto por la historiografía dominante.  

 
3 En trabajos anteriores (2018, 2022) revisamos la historiografía clásica del arte de Tucumán a partir de la 
pintura Charco avichao, realizada en 1962 por Timoteo Eduardo Navarro (Tucumán, 1909-1965). Esta pieza se 
presenta como el inicio de la abstracción en la provincia y, en ese movimiento, pone en cuestión lo escrito 
sobre las décadas del 60 y 70 acerca de la primacía —y mandato— de la figuración. Actualmente la 
investigación continúa pensando en las imágenes como superficies. 



El atlas como heurística anticolonial| Bruno Juliano e Hernán Rodolfo Ulm | p. 79-100 

                             Revista Científica/FAP | vol.33 no. 2. jul-dez-2025 | ISSN: 1980-5071 | Curitiba   

99 

De este modo, el Atlas que aquí se propone vuelve visibles imágenes del afecto que 

resisten a los relatos hegemónicos. Imágenes que se disponen en proximidad con otras de 

diversas procedencias, tanto temporales como territoriales: imágenes-piedra que abren el 

espacio del panel para reafirmar, junto a Warburg, que la cultura es cruce y contaminación. 

Imágenes que emergen como síntomas, más allá del relato historiográfico. De este modo, 

la heurística del montaje pone en tensión una pieza realizada en gomaespuma con la copia 

de una escultura del siglo III emplazada en el espacio público; una instalación compuesta 

por una cama, libros apilados, un plato y cubiertos junto a una pintura de bodegón; el 

registro de una performance junto a un disco de bronce del período tardío de la cultura 

calchaquí. Un movimiento que no busca restaurar una totalidad perdida, sino que, por el 

contrario, afirma la potencia del fragmento, del detalle, de los márgenes. Porque nunca se 

trata de lo que las imágenes muestran sino de las relaciones que pasan entre ellas. Como el 

viento tempestuoso que, cambiando de dirección de modo imprevisto, señala que la línea 

recta de la historia, con sus pretensiones de orden y de organización causal, no es más que 

una manera jerarquizada de pensar el tiempo, un modo de establecer un sistema de 

prioridades, una forma de indicar el sentido de una autoridad que las propias imágenes 

rechazan. El Altas warburguiano, por su parte, viene a mostrar ese accidente que la Historia 

no nombra, es esa piedra que se lanza contra el muro para ver lo que se muestra en las 

grietas, esa contingencia que es Innombrable para la palabra pero que adquiere visibilidad, 

o aun, potencia visual, invitándonos a practicar una política del pensamiento como apertura 

de la mirada, como afectividad que, rasgando el ojo —pensamos en el Perro Andaluz, 

película de Dalí y Buñuel, estrenada en 1929, año de la muerte de Warburg— permite que 

veamos aquello que no podemos mirar.   

  



El atlas como heurística anticolonial| Bruno Juliano e Hernán Rodolfo Ulm | p. 79-100 

                             Revista Científica/FAP | vol.33 no. 2. jul-dez-2025 | ISSN: 1980-5071 | Curitiba   

100 

Referencias 

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. Mil Mesetas. Valencia: Pre-textos, 1988. 

DIDI-HUBERMAN, Georges. Ante el tiempo. Historia del arte y anacronismo de las 
imágenes. Buenos Aires: Adriana Hidalgo, 2011. 

DIDI-HUBERMAN, Georges. La exposición como máquina de guerra. Minerva [en línea]. 
2011, n.º 16. Recuperado de: <https://minerva.circulobellasartes.com/la-exposicion-como-
maquina-de-guerra/>. Consultado el: 12 oct. 2025. 

FOUCAULT, Michel. Nietzsche, la genealogía, la historia. Valencia: Pre-Textos, 1988. 

GINZBURG, Carlo. Una historia sin final. Textos, imágenes, reproducciones. Buenos Aires: 
Ampersand, 2025. 

JULIANO, Bruno. Hacia la configuración de un atlas del arte contemporáneo en Tucumán. 
2010-2020. San Miguel de Tucumán: Facultad de Filosofía y Letras, Universidad Nacional de 
Tucumán, 2022. 

JULIANO, Bruno; NIETO, Gustavo. Arte abstracto de Tucumán: espectros. Catálogo de la 
muestra homónima. San Miguel de Tucumán: Espacio Cripta, 2018. 

MICHAUD, Philippe-Alain. Aby Warburg y la imagen en movimiento. Buenos Aires: Libros 
UNA, 2017. 

SEVERI, Carlo. El sendero y la voz. Una antropología de la memoria. Buenos Aires: S/B, 
2010. 

ULM, Hernán; JULIANO, Bruno. Al margen: la iconología como máquina de guerra. Imagem: 
Revista de História da Arte [on-line]. 2022, v. 1 n. 1, p. 145-165. ISSN: 2965-2952. 
Recuperado de: <https://doi.org/10.34024/imagem.v1i1.14171>. Consultado el: 30 jul. 
2025. 

ULM, Hernán. Desbordes. El sitio del dibujo. Salta: Modesta Editorial, 2023. 

 

Recebido em 31/07/2025 

Aceito em 15/12/2025 

 


