
 

Material didático de Português Língua Adicional para o curso preparatório PEC-G na UFMG 
Henrique Leroy, André Freitas, Camila Santos, Milena de Paula e Silvana Mamani 

Revista NUPEM, Campo Mourão, v. 12, n. 26, p. 5-25, maio/ago. 2020 

 

PAG
E \* 

MER
GEF
ORM

  
  Dossiê 

Suéllen Soares Altrão, Hariagi Borba 
Nunes e Claudia Mayorga 

Resumo: Neste artigo, analisamos as 
dinâmicas fronteiriças e imigratórias 
de mulheres que se deslocam nas 
fronteiras do Brasil com Paraguai e 
Uruguai, nos territórios de Mato 
Grosso do Sul e Rio Grande do Sul. A 
partir de uma perspectiva decolonial e 
interseccional, investigamos como 
esses deslocamentos são atravessa-
dos por relações de gênero, raça, 
classe e territorialidade. Por meio de 
nossos diálogos com as mulheres 
imigrantes e fronteiriças e pautadas 
em referenciais decolonizadores, 
propomos tensionar as perspectivas 
hegemônicas e evidenciar as formas 
plurais de subjetivação, resistências e 
pertencimento nesses territórios. 
 

Palavras-chave: Fronteira; deslo-
camento; imigração; feminismos 
decoloniais. 

Suéllen Soares Altrão 
Universidade Federal de Minas Gerais – Belo Horizonte, 

MG, Brasil 
E-mail: suellenaltrao@gmail.com 

ORCID: https://orcid.org/0000-0003-2242-5870 
 

Hariagi Borba Nunes 
Universidade Federal do Rio Grande do Sul – Porto 

Alegre, RS, Brasil 
E-mail: hariagibn@gmail.com 

ORCID: https://orcid.org/0000-0001-7454-0630 
 

Claudia Mayorga 
Universidade Federal de Minas Gerais – Belo Horizonte, 

MG, Brasil 
E-mail: mayorga.claudia@gmail.com 

ORCID: https://orcid.org/0000-0003-1728-0726 
 

Artigo recebido em 01 de abril de 2025 e aprovado para 
publicação em 03 de setembro de 2025 
DOI: https://doi.org/10.33871/nupem.2025.17.42.10665 

Revista NUPEM, Campo Mourão, v. 17, n. 42, p. 1-20, e-2025031, set./dez. 2025 

Costurando fronteiras: 
resistências e 

deslocamentos de 
mulheres nos territórios 

fronteiriços de Mato 
Grosso do Sul e Rio 

Grande do Sul 

1 

https://orcid.org/0000-0003-2242-5870
https://orcid.org/0000-0001-7454-0630


 

Material didático de Português Língua Adicional para o curso preparatório PEC-G na UFMG 
Henrique Leroy, André Freitas, Camila Santos, Milena de Paula e Silvana Mamani 

Revista NUPEM, Campo Mourão, v. 12, n. 26, p. 5-25, maio/ago. 2020 

 

PAG
E \* 

MER
GEF
ORM

 

 Revista NUPEM v. 25 n. 1 p. 7-22 jan./abr. 2020 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

Revista NUPEM, Campo Mourão, v. 17, n. 42, p. 1-20, e-2025031, set./dez. 2025 

 

Sewing borders: women’s resistance and 
displacement in the border territories of 
Mato Grosso do Sul and Rio Grande do 

Sul 

 

Cosiendo fronteras: resistencias y 
desplazamientos de mujeres en los 

territorios fronterizos de Mato Grosso do 
Sul y Río Grande do Sul 

Abstract: In this article, we analyze the 
border and migratory dynamics of women 
who move across the borders of Brazil with 
Paraguay and Uruguay, in the territories of 
Mato Grosso do Sul and Rio Grande do Sul. 
From a decolonial and intersectional 
perspective, we investigate how these 
displacements are traversed by relations of 
gender, race, class, and territoriality. 
Through our dialogues with immigrant and 
borderland women, and grounded in 
decolonizing frameworks, we propose to 
challenge hegemonic perspectives and 
highlight the plural forms of subjectivation, 
resistance, and belonging in these 
territories. 
 
Keywords: Border; displacement; 

immigration; decolonial feminisms. 

Keywords: Border; displacement; 

Resumen: En este artículo analizamos la 
dinámica fronteriza y migratoria de las 
mujeres que se desplazan en las fronteras 
de Brasil con Paraguay y Uruguay, en los 
territorios de Mato Grosso do Sul y Rio 
Grande do Sul. Desde una perspectiva 
descolonial e interseccional, investigamos 
cómo estos desplazamientos están 
atravesados por relaciones de género, raza, 
clase y territorialidad. A través de nuestros 
diálogos con mujeres inmigrantes y 
fronterizas, y a partir de referentes 
descolonizadores, proponemos tensionar 
las perspectivas hegemónicas y resaltar las 
formas plurales de subjetivación, 
resistencia y pertenencia en estos 
territorios. 
 
Palabras clave: Frontera; desplazamiento; 
inmigración; feminismos descoloniales. 

2 



Costurando fronteiras: resistências e deslocamentos de mulheres nos territórios fronteiriços de Mato Grosso do Sul... 

Suéllen Soares Altrão, Hariagi Borba Nunes e Claudia Mayorga 

Revista NUPEM, Campo Mourão, v. 17, n. 42, p. 1-20, e-2025031, set./dez. 2025 

3 

Introdução 

Neste artigo, abordamos os feminismos decoloniais e a imigração de mulheres latino-americanas, 

com foco, especificamente, em duas regiões fronteiriças do Brasil: as fronteiras sul-mato-grossenses e 

sul-rio-grandenses. Essa escrita, assim, resulta de nossas trocas e diálogos como pesquisadoras, cujas 

raízes se entrelaçam com terras fronteiriças e cujos corpos e histórias carregam as marcas dos 

deslocamentos e territórios que estudamos. O texto é fruto da tese de doutorado intitulada “Contrabandeio 

de subjetividades fronteiriças: práticas de resistência nas trajetórias de mulheres racializadas na cidade 

binacional de Aceguá (Uruguai-Brasil) nos séculos XX e XXI” (Nunes, 2024) e do projeto de tese “Ni aquí, 

ni allá: as experiências, memórias e resistências de mulheres imigrantes e fronteiriças da região de Mato 

Grosso do Sul nas trilhas dos feminismos decolonizadores”. Partindo desse entrelaçamento de percursos, 

partimos de reflexões que buscam romper os muros epistemológicos da colonialidade, reivindicando a 

palavra não apenas como ferramenta acadêmica, mas como ato político de resistência. 

A nossa perspectiva sobre os deslocamentos de mulheres não parte de um lugar de neutralidade, 

mas sim de um espaço de experiência, de trânsito, de negociação entre línguas, culturas e territórios. 

Dessa forma, ao atravessarmos fronteiras, desafiamos não somente as estruturas que nos tentam fixar 

em lugares pré-determinados, mas também as perspectivas hegemônicas que desconsideram os saberes 

construídos na experiência. 

É justamente a partir desse olhar situado que, nesta escrita, buscamos compreender as 

experiências de mulheres imigrantes e fronteiriças, considerando como as fronteiras, enquanto 

construções geopolíticas e simbólicas, reproduzem a colonialidade do poder, do saber e do ser (Quijano, 

2005), afetando diretamente as populações em deslocamento. A análise, a partir da decolonialidade, 

permite uma abordagem crítica às narrativas dominantes, centrando-se nas experiências vividas pelas 

mulheres. As motivações que as conduziram à migração, variadas e complexas – desde aspectos laborais 

até questões culturais, afetivas e sexuais –, não podem ser compreendidas como escolhas puramente 

individuais, mas sim como respostas a sistemas de dominação e exploração que se perpetuam desde a 

colonialidade. 

Sendo assim, justifica-se este estudo pela necessidade de uma análise crítica das fronteiras e da 

imigração de mulheres desde uma perspectiva decolonial, que considere não apenas os aspectos 

econômicos e políticos, mas também as dinâmicas de gênero, identidade e territorialidade nesses 

espaços. O objetivo é evidenciar as formas específicas de opressão e resistência nesses contextos, 

contribuindo para um debate mais amplo sobre feminismos latino-americanos e a desconstrução das 

estruturas coloniais nos territórios sul fronteiriços. Para tanto, será apresentada uma contextualização 

sobre os feminismos decoloniais e a configuração das fronteiras do Brasil com Paraguai e Uruguai, com 

ênfase na historicidade dessas relações e suas implicações para as populações que ali vivem. 

O artigo está estruturado em três partes principais. A primeira se dedica a uma análise da relação 

entre feminismos decoloniais, a imigração e as vivências de mulheres nas fronteiras. A segunda parte 

investiga as especificidades de mulheres na fronteira de Mato Grosso do Sul, considerando as interações 

entre Brasil e Paraguai, bem como na fronteira do Rio Grande do Sul, envolvendo as dinâmicas entre 



Costurando fronteiras: resistências e deslocamentos de mulheres nos territórios fronteiriços de Mato Grosso do Sul... 

Suéllen Soares Altrão, Hariagi Borba Nunes e Claudia Mayorga 

Revista NUPEM, Campo Mourão, v. 17, n. 42, p. 1-20, e-2025031, set./dez. 2025 

4 

Brasil e Uruguai. Por fim, a conclusão articula reflexões sobre as duas regiões, abordando tensões, 

desafios e as intersecções entre gênero, território e colonialidade. 

 

Mulheres em movimento: imigração, feminismos decoloniais e fronteiras 

As mulheres migram há séculos (Leite, 2000), muitas vezes atravessando processos 

acompanhados de dor – seja por conta de desastres naturais, violências ou à necessidade de buscar 

renda para a subsistência familiar. No entanto, não raras vezes, a migração também se dá por liberdade 

e autonomia, impulsionada por sonhos e desejos, em que se entrelaçam o desejo de partir e o de retornar 

(Mayorga, 2007). Além disso, as suas trajetórias são permeadas pela sobreposição entre o trabalho 

produtivo, desempenhado no contexto externo de suas casas, com o trabalho reprodutivo, no cuidado de 

pessoas próximas (Camacho, 2010). 

Embora análises sobre a imigração de mulheres já tivessem sido realizadas (Mayorga, 2007; 

Marinucci, 2007), sobressaiu, na maior parte das narrativas migratórias, a densa teia de relações sociais, 

focalizadas no homem como personagem central. Isso tem relação com a trajetória de invisibilidade que 

carregamos enquanto mulheres no cânone científico, que produziram e continuam reproduzindo o 

enfoque no “homem” e no discurso “eurocêntrico”. Conforme destaca Peixoto (2005), na década de 1970, 

as teorias migratórias, tanto estruturalistas quanto neoclássicas, fizeram passar despercebidas as 

peculiaridades da figura feminina nos processos de mobilidade. Como resultado, as mulheres passaram 

a ser retratadas como passivas frente ao desejo de migrar, sem reconhecimento de sua própria agência 

na tomada de decisões migratórias. 

Segundo Gloria Camacho (2010), na metade do século XX, novos estudos sobre os processos 

migratórios foram realizados com diversos enfoques, como os fatores demográficos, econômicos, sociais, 

étnicos e culturais. Porém, o debate sobre a dimensão de gênero permanecia praticamente inexistente. 

Essa reflexão foi também feita por Mayorga (2007), que, em sua análise sobre as identidades de mulheres 

brasileiras imigrantes na Espanha, identificou questões relacionadas ao gênero e ao território como 

principais motivações para os deslocamentos. 

Ao longo da história, as mulheres que migram receberam pouca visibilidade. Como observa 

Camacho (2010, p. 34), “en los distintos modelos para explicar los movimentos migratórios, las mujeres 

han sido ignoradas o vistas unicamente como acompanhantes pasivas de sus homólogos masculinos”1. 

Portanto, podemos sustentar que grande parte das mulheres teve sua mobilidade invisibilizada e 

deslegitimada enquanto migração econômica ou laboral. 

Apesar dessa invisibilidade inicial, a ampliação dos estudos, os movimentos feministas e os 

debates sobre a “feminização da migração” (Mayorga, 2007; Marinucci, 2007) permitiram que a migração 

feminina fosse incorporada às pesquisas acadêmicas (Boyd; Grieco, 2003). Dessa forma, as mulheres 

passaram a ser protagonistas de seus próprios desejos de migrar, e não apenas acompanhantes de 

 
1 “Nos diferentes modelos para explicar os movimentos migratórios, as mulheres foram ignoradas ou vistas 
unicamente como acompanhantes passivas de seus homólogos masculinos” (Camacho, 2010, p. 34, tradução 
nossa). 



Costurando fronteiras: resistências e deslocamentos de mulheres nos territórios fronteiriços de Mato Grosso do Sul... 

Suéllen Soares Altrão, Hariagi Borba Nunes e Claudia Mayorga 

Revista NUPEM, Campo Mourão, v. 17, n. 42, p. 1-20, e-2025031, set./dez. 2025 

5 

familiares. Na década de 1980, os estudos sobre a perspectiva de gênero ganharam força, com destaque 

para a socióloga Mirjana Morokvasic (1984), que evidenciou o aumento quantitativo de mulheres nos 

processos de mobilidade desde 1960, consolidando sua referência no campo dos estudos sobre 

migração. 

Definido como “feminização das migrações”, esta temática passou a apontar os percursos 

migratórios onde a configuração de mulheres era maioria, colocando em evidência as diferenças nas 

migrações entre os gêneros. Mirjana Morokvasic (1984) em sua obra “Birds of Passage are also Women”2, 

já denunciava as inseguranças laborais pelas quais as mulheres em processo de mobilidade foram e 

estão particularmente submetidas. Embora os estudos de gênero tenham ampliado a compreensão sobre 

os fluxos migratórios de mulheres, ainda carecem de uma reflexão comprometida sobre as influências 

interseccionais que atravessam, de várias formas, a categoria “mulher”. Não há como se pensar o gênero 

por meio de identidades fixas, binárias e dualistas. Por isso, destacamos a importância de desconstruir 

essa categoria, ressignificando-a com base em sua heterogeneidade: múltipla, diversa e porosa. 

Partilhamos da visão de Claudia Mayorga (2007, p. 135) quando ressalta que, 

 

Así, comprender cómo las mujeres sometidas a distintos sistemas de normatividad – 
patriarcado, capitalismo, colonialismo, racismo – construyen diferentes estrategias de 
enfrentamiento a esos sistemas nos lleva a pensar que los procesos de subjetivación 
también serán distintos, y que la categoría mujer seguramente no es suficiente para 
comprender la realidad de las mujeres. […] Es necesario también recusar los modelos 
singulares, modelos basados en un único tipo de cuerpo donde a partir de él todos los 
otros serán juzgados3. 

 

Essa crítica quanto à homogeneização da experiência das mulheres é relevante para pensar os 

deslocamentos, pois as dinâmicas migratórias não afetam a todas da mesma forma. A interseccionalidade 

de gênero, raça, classe e territorialidade impõe desafios específicos, exigindo abordagens que extrapolam 

as narrativas universalizantes. Nesse sentido, os feminismos decoloniais oferecem um aporte teórico 

fundamental para compreender os deslocamentos de mulheres em contextos fronteiriços. Estudos sobre 

a feminização da imigração (Mayorga, 2007; Marinucci, 2007), os feminismos decolonizadores (Anzaldúa, 

1987; 2000; 2005; 2021; Espinosa Miñoso, 2016; Kilomba, 2019; Lugones, 2008; 2014; Oyěwùmí, 2004; 

2020) e fronteiriços (Meloni, 2021; Nunes, 2024) expõem como os processos de subjetivação são 

múltiplos e diversos. No que concerne ao processo de deslocamento das mulheres imigrantes e 

fronteiriças, é importante não favorecer para que histórias únicas (Adichie, 2009) continuem a generalizar 

o papel e o lugar que elas ocupam nos fluxos migratórios. Com efeito, em diálogo com as autoras 

 
2 Em português “Pássaros de passagem também são mulheres” e em espanhol “Los pájaros que pasan también 
son mujeres”. 
3 “Assim, compreender como as mulheres submetidas a distintos sistemas de normatividade – patriarcado, 
capitalismo, colonialismo, racismo – constroem diferentes estratégias de enfrentamento a esses sistemas nos leva 
a pensar que os processos de subjetivação também serão distintos, e que a categoria mulher seguramente não é 
suficiente para compreender a realidade das mulheres. […] É necessário também recusar os modelos singulares, 
modelos baseados em um único tipo de corpo a partir do qual todos os outros serão julgados” (Mayorga, 2007, p. 
135, tradução nossa). 



Costurando fronteiras: resistências e deslocamentos de mulheres nos territórios fronteiriços de Mato Grosso do Sul... 

Suéllen Soares Altrão, Hariagi Borba Nunes e Claudia Mayorga 

Revista NUPEM, Campo Mourão, v. 17, n. 42, p. 1-20, e-2025031, set./dez. 2025 

6 

mencionadas, procuramos promover tensionamentos com a lógica ocidocêntrica, heterossexual e Norte-

global que permaneceram hegemônicos em relação aos conhecimentos produzidos pelo Sul-global. 

A esse respeito, reiteramos que os feminismos decoloniais contribuem significativamente para 

compreendermos os deslocamentos de mulheres em territórios fronteiriços. Autoras como Gloria 

Anzaldúa (1987; 2000; 2005; 2021) e Sayak Valência (2010) denunciam a violência exercida na fronteira 

dos Estados Unidos com o México, visibilizando como operam às dimensões geográficas, políticas e 

econômicas e se constituem, principalmente, considerando dimensões simbólicas complexas identitárias, 

imbuídas de sentidos e significações que constituem o ser-estar-viver neste contexto. A fronteira, 

portanto, também pode se constituir enquanto um espaço de atritos, contradições e solidariedades, pois, 

ao passo que as identidades são integradas, também podem ser recusadas (Souza, 2014). Vivenciar 

esse limiar ou esse entre-lugar (Ferraz, 2010), por conseguinte, significa querer pertencer a dois espaços 

simultaneamente e, em concomitância, passar investidas de integração e recusas constantes. Logo, a 

fronteira aproxima e separa, produzindo identidades e identificações, sentidos, trocas, conflitos, afetos e 

desafetos. Os territórios fronteiriços apresentam a dimensão da complexidade que se coloca em viver-

estar nesta fronteira historicamente colonizada. 

Logo, é fundamental compreender a fronteira a partir de dimensões simbólicas, subjetivas, 

práticas, sociais e culturais, vivenciadas por aqueles que nela se inserem. Afinal, a fronteira não é apenas 

um espaço de passagem, mas um território de disputas, contradições e solidariedades. Leite e Baller 

(2019) salientam que parte das pesquisas que tratam sobre a fronteira excluem os corpos e as 

perspectivas de mulheres negras, imigrantes, povos indígenas, lésbicas, bissexuais e transexuais, dos 

corpos periféricos deixando de abarcar, por consequência, as diversidades étnico-raciais, de gênero, de 

orientação e de classe. 

É por essa razão que, nestas linhas, buscamos questionar as epistemologias produzidas por 

intermédio do discurso universal e que serviram/servem, por vezes, para a exclusão das narrativas e 

histórias das vozes de mulheres locais e migrantes em territórios sul fronteiriços. A busca é pelo diálogo 

com as mulheres e pela reflexão coletiva sobre as sutilezas, os conflitos e as angústias que ecoam a 

partir das suas próprias vivências e construções coletivas. 

 

Entre línguas e fronteiras: experiências e resistências de mulheres venezuelanas no território sul-

mato-grossense 

Mato Grosso do Sul foi desmembrado de Mato Grosso em 1977. Trata-se de um estado que 

respira fronteira. Localizado no sul da região Centro-Oeste, faz divisa com dois países sul-americanos – 

Paraguai e Bolívia – e abriga, em suas baixas planícies, o Pantanal: a maior área alagada do mundo 

(Breda, 2024). É o 21º estado mais populoso do Brasil, com uma população de 2.757.013 habitantes, 

distribuída em 79 municípios. Entre eles, alguns assumem centralidade por traduzirem de maneira mais 

visível as dinâmicas fronteiriças, como é o caso das cidades-gêmeas de linha seca: Ponta Porã, no 

território brasileiro, e Pedro Juan Caballero, em terras paraguaias. 

Essas cidades constituem exemplos vivos da fronteira como espaço de negociação contínua, onde 



Costurando fronteiras: resistências e deslocamentos de mulheres nos territórios fronteiriços de Mato Grosso do Sul... 

Suéllen Soares Altrão, Hariagi Borba Nunes e Claudia Mayorga 

Revista NUPEM, Campo Mourão, v. 17, n. 42, p. 1-20, e-2025031, set./dez. 2025 

7 

territórios e culturas se intercruzam. Ali, a proximidade com o Paraguai ultrapassa o limite geográfico e 

se manifesta no cotidiano cultural, marcando uma história de mobilidades transnacionais e de identidades 

fronteiriças, como a brasiguaia (Albuquerque, 2009). Nesse espaço compartilhado, populações dividem 

serviços de saúde e educação (Albuquerque, 2009) e constroem redes de solidariedade que se revelam, 

especialmente, no acesso à saúde (Nascimento; Andrade, 2018). 

Essas redes de mobilidade e solidariedade atravessam o estado e alcançam também Dourados, 

cidade que, embora não esteja na linha divisória, é profundamente marcada pelos fluxos migratórios que 

a atravessam. Enquanto a identidade brasiguaia carrega memórias de trocas transnacionais, novos fluxos 

migratórios vêm ressignificando essas relações, imprimindo novas marcas à cidade de Dourados. 

Entre abril de 2018 e março de 2024, Mato Grosso do Sul acolheu 7.050 imigrantes 

venezuelanas/os, sendo 4.280 acolhidas/os em Dourados (OIM, 2024). Em 2024, a cidade permaneceu 

como a quinta no Brasil a receber imigrantes venezuelanas/os por meio da Operação Acolhida4. Essa 

dinâmica migratória contemporânea não apenas transformou a paisagem cultural da região, mas também 

revelou os desafios de políticas e estratégias de acolhimento, mostrando que a migração é, ao mesmo 

tempo, movimento, resistência e construção contínua de território. 

A experiência das mulheres imigrantes se mostra particularmente significativa nesse território 

fronteiriço, permitindo observar como as dinâmicas de acolhimento e circulação se entrelaçam no 

cotidiano e na construção de vida. Entre 2023 e 2024, dialogamos com essas trajetórias, adotando uma 

perspectiva decolonial e buscando distanciar-nos de leituras positivistas e essencialistas (Nogueira, 2001) 

e construir compreensões sensíveis às especificidades das mulheres e do território. Como lembra 

Mayorga (2007, p. 205), “el fenómeno de la feminización de la inmigración no puede dejar de ser analizado 

como un fenómeno heterogéneo”5. As histórias das mulheres imigrantes não se reduzem a uma narrativa 

única: elas se desdobram em múltiplos caminhos, atravessados por movimentos, rupturas e reinvenções, 

evidenciando a complexidade e a riqueza das suas experiências. 

Reconhecendo essa variedade de trajetórias, buscamos, nestas linhas, contar os sentidos que as 

próprias mulheres atribuem às suas vivências. Para tanto, as entrevistas narrativas se tornaram um 

espaço de encontro, onde as palavras puderam fluir como fragmentos de memória, revelando tanto dores 

quanto resistências (De Castro; Mayorga, 2019). 

A perspectiva decolonial ganha corpo nas experiências concretas das mulheres venezuelanas 

com as quais conversamos, como no caso de Arianes6, 39 anos, negra, natural de La Guaira, e Rosana 

Daza7, 41 anos, branca, natural de Valência. Arianes chegou a Dourados em 2019, após passar 

 
4 A Operação Acolhida é uma iniciativa humanitária do Governo Federal voltada para responder ao intenso fluxo 
migratório de venezuelanas/os na fronteira com o Brasil. Criada em 2018, tem como objetivo garantir atendimento 
a refugiadas/os e migrantes venezuelanas/os, promovendo a realocação voluntária, segura, ordenada e gratuita, 
desde os municípios de Roraima para diferentes cidades brasileiras (Brasil, [s. d.]). 
5 “O fenômeno da feminização da imigração não pode deixar de ser analisado como um fenômeno heterogêneo” 
(Mayorga, 2007, p. 205, tradução nossa). 
6 Nome fictício sugerido pela própria participante, utilizado para preservar sua identidade. 
7 Agradecemos à Rosana Daza, que gentilmente autorizou que a primeira autora mencionasse seu nome neste 
trabalho. 



Costurando fronteiras: resistências e deslocamentos de mulheres nos territórios fronteiriços de Mato Grosso do Sul... 

Suéllen Soares Altrão, Hariagi Borba Nunes e Claudia Mayorga 

Revista NUPEM, Campo Mourão, v. 17, n. 42, p. 1-20, e-2025031, set./dez. 2025 

8 

inicialmente por Roraima, e compartilhou as dificuldades de atravessar a fronteira Brasil-Venezuela 

enquanto estava grávida de sua filha mais nova, revelando medos, desafios e o peso emocional do 

deslocamento. Rosana, residente no Brasil há nove anos, partilhou sua trajetória de acolhimento às 

mulheres recém-chegadas, articulando sua experiência profissional como professora com a criação de 

redes de apoio e um projeto de alfabetização voltado para imigrantes. 

O diálogo entre suas histórias evidencia a riqueza e a complexidade dos entre-lugares linguísticos 

e territoriais. Arianes (Entrevista, 2024) utilizou a expressão “ni aquí, ni allá”8, para expressar a sensação 

de não se sentir plenamente em casa em nenhum dos espaços. O deslocamento atravessa não apenas 

o espaço físico, mas também a comunicação, os vínculos afetivos e o pertencimento, revelando a 

dimensão emocional e relacional da experiência migratória. Embora estivesse há cinco anos no Brasil, 

sentia que as relações “no son lo mismo”9 e que havia perdido acontecimentos importantes em sua terra 

natal. Rosana, por sua vez, reforça essa experiência, lembrando como é preciso construir novos laços e 

reinventar espaços de pertencimento, enquanto mantém memórias e práticas de sua origem. Entre os 

temas compartilhados, destaca-se a língua, muitas vezes imposta como “norma”, que desconsidera a 

diversidade linguística presente nos territórios. Assim, a experiência migratória transforma identidades 

territoriais e coloca as mulheres em um constante entre-lugar (Ferraz, 2010) linguístico, marcado tanto 

por desafios quanto por resistências compartilhadas. 

Ao atravessarem os labirintos da linguagem, as mulheres imigrantes enfrentam um fardo invisível 

ao chegarem em Mato Grosso do Sul: a dificuldade de garantir que seus filhos sejam matriculados no ano 

adequado e acompanhem as atividades escolares. As barreiras linguísticas, presentes desde o primeiro 

contato com o país, ecoam em casa, intensificando frustrações e solidão materna. Nesse cenário de 

isolamento e deslocamento, a violência doméstica também se manifesta, cruzando fronteiras e atingindo 

não apenas mulheres venezuelanas, mas também paraguaias. As experiências das mulheres imigrantes, 

dispersas pelos territórios, revela-se um terreno comum em suas lutas diárias, profundas e intensas. 

Em seus relatos sobre o estranhamento e o acolhimento no Brasil, Rosana afirmou que seu maior 

desafio foi percorrer o labirinto da linguagem. Embora tenha sido acolhida em 2015 pelo projeto 

Bienvenido10, segundo afirma, muitos gestos de apoio precisavam ser fortalecidos. No município de 

Dourados, apenas um intérprete de voz masculina estava presente, o que acabava criando uma barreira 

sutil, pois as mulheres, vivendo angústias e necessidades decorrentes da imigração, não encontravam 

um espaço seguro e acolhedor para compartilhar plenamente suas experiências. 

Durante as partilhas, Rosana destacou que desenvolveu um projeto linguístico com as mulheres, 

 
8 “nem aqui, nem lá” (Arianes, Entrevista, 2024, tradução nossa). 
9 “não é a mesma coisa” (Arianes, Entrevista, 2024, tradução nossa). 
10 O Projeto Bienvenido, voltado ao atendimento socioassistencial de imigrantes e refugiadas/os da Venezuela, foi 
organizado em quatro equipes e realizado nos Centros de Referência de Assistência Social (CRAS) do Jóquei Clube, 
Guaicurus, Cannã I, Parque do Lago, Cachoeirinha, na Casa de Acolhida e no Núcleo do projeto do município de 
Dourados (MS). Dentre os serviços oferecidos, destacou-se: a regularização de documento; acompanhamento 
psicológico e socioassistencial; acompanhamento familiar e a realização de oficinas diversas; acolhimento em abrigo 
(Casa da Acolhida) ou hospedagem em hotel; integração sociocultural; cursos de qualificação e acesso ao mercado 
de trabalho (Vidmantas, 2023). 



Costurando fronteiras: resistências e deslocamentos de mulheres nos territórios fronteiriços de Mato Grosso do Sul... 

Suéllen Soares Altrão, Hariagi Borba Nunes e Claudia Mayorga 

Revista NUPEM, Campo Mourão, v. 17, n. 42, p. 1-20, e-2025031, set./dez. 2025 

9 

nascido da poesia e do desejo de auxiliá-las. Seu primeiro livro de poemas foi publicado em 2018, quando 

ainda havia poucas/os venezuelanas/os em Dourados, e, em conformidade com seu relato, “a literatura 

ajudou a drenar a parte emocional”. A partir do livro, foi construindo afinidade tanto com homens quanto 

com mulheres: uma surpresa, já que, como Rosana afirma, estava tão imersa em sua própria vivência 

como mulher que nunca havia imaginado que os homens também poderiam se identificar com sua 

palavra. Assim, o projeto se expandiu do âmbito individual para o coletivo, atravessando fronteiras de 

gênero. Sem recursos do município, Rosana desenvolveu a iniciativa por conta própria, com o apoio de 

membras/os da associação de imigrantes, reunindo-se principalmente com as mulheres e lendo o livro 

para elas. Dessa forma, passou a contar as histórias de mulheres e mães imigrantes que foi conhecendo, 

ilustrando a reflexão de Mayorga (2007) de que, diante de distintos sistemas de normatividade – 

patriarcado, capitalismo, colonialismo, racismo –, há a construção de diferentes estratégias de 

enfrentamento, evidenciando a multiplicidade de subjetivações e a impossibilidade de modelos singulares: 

 

Con este mismo libro llegaba a los encuentros con las madres, con las mujeres, y leía el 
libro en español, hacía círculos de conversación – era muy emocionante, porque las 
mujeres lograban identificarse, ya que no tenían con quién hablar en español, con quién 
expresarse. Entonces en ese momento no tenía ninguna investigación en mi cabeza – solo 
ese sentimiento de ayudar a estas mujeres. Incluso era bueno para mí, había cosas que 
no había sanado y cuando ellas hablaban me conmovían. Y así… era así… para 
nosotras… con nosotras, porque yo intentaba a través de la literatura ayudarlas, pero yo 
también era ayudada por ellas (Rosana, Entrevista, 2024)11. 

 

Ainda no diálogo sobre a fronteira entre-línguas, ela afirmou: 

 

Queremos mostrar una realidad, que es la cuestión del idioma, de la vulnerabilidad, 
porque, para conseguir trabajo, ¿con quién dejan los niños las madres? La mayoría de 
ellas no tiene una tía, una madre donde puedan dejar a sus hijos. Entonces, ¿qué pasa? 
Dejar a nuestros hijos con un desconocido no lo hacemos, porque puede ocurrir una 
desgracia. Nosotras que pensamos en igualdad, no es posible. Porque ninguna mujer es 
igual a otra. Pensar en igualdad entre los hombres es imposible. Equidad, sí, porque 
espero tener la mínima oportunidad como una brasileña. […] si la oportunidad ni siquiera 
está ahí, es difícil (Rosana, Entrevista, 2024)12. 

 

Este relato evidencia a complexa realidade das mulheres imigrantes, em que a língua emerge 

 
11 Com este mesmo livro eu chegava nos encontros com as mães, com as mulheres e lia o livro em espanhol, fazia 
rodas de conversa – era muito emocionante, porque as mulheres conseguiam se identificar, porque como não tinham 
com quem falar em espanhol, com quem se expressar. Então nesse momento não tinha pesquisa nenhuma na 
minha cabeça – só esse sentimento de ajudar a essas mulheres. Era bom até para mim, tinha coisas que eu não 
havia curado e quando elas falavam me comovia. E assim… era bem assim… para nós… conosco, porque eu 
tentava através da literatura ajudar elas, mas eu também era ajudada com elas (Rosana, Entrevista, 2024, tradução 
nossa). 
12 A gente quer mostrar uma realidade, que é a questão da língua, da vulnerabilidade, porque assim, para conseguir 
trabalho as mães, com quem deixam as crianças? A maioria delas não tem uma tia, uma mãe que possam deixar 
os seus filhos. Então o que acontece: deixar os nossos filhos com um desconhecido, a gente não vai fazer, porque 
pode acontecer uma desgraça. A gente que pensa em igualdade, não é possível. Por que nenhuma mulher é igual 
a outra. Pensar a igualdade entre os homens é impossível. Equidade, sim, porque eu espero ter a mínima 
oportunidade como uma brasileira. […] se a oportunidade sequer está ali, é difícil (Rosana, Entrevista, 2024, 
tradução nossa). 



Costurando fronteiras: resistências e deslocamentos de mulheres nos territórios fronteiriços de Mato Grosso do Sul... 

Suéllen Soares Altrão, Hariagi Borba Nunes e Claudia Mayorga 

Revista NUPEM, Campo Mourão, v. 17, n. 42, p. 1-20, e-2025031, set./dez. 2025 

10 

como um desafio central, dificultando tanto o acesso ao mercado laboral quanto a integração social. A 

busca por emprego soma-se à insegurança de deixar as/os filhas/os sob cuidados alheios, intensificando 

isolamento e exclusão. Nos encontros que realizamos, emergiram as motivações e trajetórias da 

imigração, percorridas por passos incertos, guiados tanto por escolhas afetivas quanto pelas demandas 

do trabalho. Nesses percursos, o afeto e a labuta se entrelaçam com força, tecendo a experiência 

migratória como um tecido de vidas, memórias e resistências. 

Na vida cotidiana das mulheres que acompanhamos, o deslocamento envolve não apenas 

desafios econômicos, mas também a delicada negociação entre cuidados familiares e vínculos afetivos. 

No caso de Arianes, por exemplo, a imigração assume o sentido de garantir condições de vida melhores 

para suas filhas e parentes, revelando como os laços afetivos atravessam e moldam cada trajetória. Esse 

movimento de atravessamento e reconstrução de vidas insere-se em um contexto mais amplo de 

transformações sociais e econômicas que, a partir da década de 1990, intensificaram os impactos da 

globalização, da modernidade e da evolução do neoliberalismo na vida das mulheres latinas. Os meios 

de comunicação passaram a difundir imagens idealizadas de um “paraíso” de bem-estar e sucesso, ao 

mesmo tempo em que reforçaram a necessidade de uma produtividade intensa. Isso resultou em uma 

pressão crescente sobre as mulheres, incorporadas compulsoriamente ao mercado de trabalho, muitas 

vezes em condições precárias (Paredes, 2015). 

No contexto neoliberal, a redução dos gastos públicos, especialmente em saúde e educação, 

intensificou a execução dessas tarefas por mulheres que já as realizavam gratuitamente em seus 

domicílios. Para as mulheres imigrantes, que frequentemente encontram no trabalho doméstico uma das 

poucas alternativas de emprego, essa dinâmica se traduz em uma dupla sobrecarga: precisam conciliar 

o trabalho não remunerado em suas residências com atividades remuneradas em outras casas (Assis, 

2007; Martins, 2022). 

O trabalho doméstico remunerado, historicamente desvalorizado, reflete a lógica patriarcal e, no 

caso das mulheres imigrantes, é agravado por discriminação e vulnerabilidade econômica. Deste modo, 

o neoliberalismo, em consonância com o patriarcado, ergue muros invisíveis que preservam a exploração 

do trabalho de cuidado, mantendo especialmente as mulheres imigrantes em situação de vulnerabilidade. 

As políticas econômicas, assim, aprofundam as hierarquias de dominação e evidenciam ainda mais as 

desigualdades estruturais. 

Portanto, o patriarcado ainda se mantém, alimentado por raízes profundas e resistentes, se 

reproduzindo e adquirindo novas roupagens em um contexto globalizado. Esse fator também é reforçado 

por Bertoldo (2018), ao destacar que a migração internacional é, predominantemente, feminina, ou seja, 

é reflexo das injustiças que permeiam o mundo, no qual o capitalismo e o patriarcado se movem e se 

fortalecem juntos, aprofundando ainda mais as desigualdades na vida das mulheres latino-americanas. 

Como discutido ao longo deste texto, a imigração para as mulheres venezuelanas vai além do 

deslocamento físico: trata-se de um movimento de migração interna, tecido de vivências, memórias e 

sentimentos. Nos encontros realizados, foram compartilhadas as tensões de equilibrar aspirações 

profissionais com o anseio de pertencimento, revelando que cada passo no novo território atravessa 



Costurando fronteiras: resistências e deslocamentos de mulheres nos territórios fronteiriços de Mato Grosso do Sul... 

Suéllen Soares Altrão, Hariagi Borba Nunes e Claudia Mayorga 

Revista NUPEM, Campo Mourão, v. 17, n. 42, p. 1-20, e-2025031, set./dez. 2025 

11 

emoções profundas, desafios afetivos e a construção diária de um lugar entre o “aqui” e o “lá”, como 

afirmou Arianes ao nos contar sua própria experiência. 

Na maior parte dos casos, a rede de apoio é formada, principalmente, por mulheres imigrantes e 

familiares que as acompanharam no deslocamento. Nesse sentido, a precarização do trabalho no novo 

território é aprofundada, sobretudo quando marcada por interseccionalidades e desigualdades estruturais. 

Mulheres imigrantes, sobretudo negras, enfrentam discriminação no mercado de trabalho, quando são 

direcionadas a trabalhos precarizados, via trabalho doméstico e em empresas, especificamente em 

frigoríficos. As relações afetivas, também são atravessadas com o peso do estereótipo e de relações de 

poder discrepantes. Um cenário que foi exposto pelas mulheres, sobre o qual dialogamos e que, como 

destacado por Manjabosco (2020), é marcado por expressões de racismo e xenofobia. 

Os espaços de relato e diálogo apresentados neste texto tornam-se palcos onde histórias de vida 

são contadas e reconhecidas. Cada passo dessa aproximação foi guiado pela confiança mútua, 

fundamental para o compartilhamento de memórias. Como afirma Lugones (2014, p. 949), “não se resiste 

sozinha à colonialidade de gênero. Resiste-se a ela desde dentro, de uma forma de compreender o mundo 

e de viver nele que é compartilhada”. Assim, a experiência migratória e fronteiriça das mulheres não pode 

ser dissociada das dinâmicas coletivas e das redes de apoio; o deslocamento se insere em um cenário 

mais amplo de luta e resistência, onde mulheres desafiam as estruturas dominantes. 

É nesse fio condutor, feito de corpo em movimento, de lutas diárias e de construção de autonomia, 

que passamos agora a acompanhar a trajetória da família Rodrigue[s/z], cuja narrativa aponta outras 

facetas do deslocamento nas cidades fronteiriças, dialogando com os percursos das mulheres doble 

chapa e ampliando a compreensão sobre gênero e resistência. 

 

Mulheres doble chapa: deslocamentos na perspectiva de gênero na(s) cidade(s) de Aceguá(a)s 

O cenário apresentado é a pequena cidade – ou villa, pueblo – de fronteira seca, Aceguá(a). 

Legalmente, a partir das divisões estatais de cada país, Aceguá(a) divide-se em duas: Aceguá Brasil 

(4.170 habitantes pelo Censo do IBGE de 2022) e Acegua Uruguay (1.686 habitantes pelo Censo UY de 

2011). Conhecida como a menor fronteira entre Brasil e Uruguai, as Aceguá(a)s estão a 400 km de 

distância de populosos centros urbanos, como Montevidéu – capital do país uruguaio – e Porto Alegre – 

capital do estado do Rio Grande do Sul. A calle que separa as Aceguá(a), foi inaugurada pelos Tratado 

dos Limites, em 1851, possibilitando, nos anos subsequentes, a construção de estruturas de pedras 

chamadas de marcos-limites, ou mojones fronterizos, por toda a linha de fronteira seca (1068 km). Apesar 

das divisões estatais estarem presentes nos marcos, símbolos e instituições, os fluxos e trânsitos 

fronteiriços proporcionam a mescla de nacionalidades, línguas, mercadorias, famílias e subjetividades. 

Os habitantes de Aceguá(a), sujeitos atuantes no cotidiano da fronteira, são conhecidos como doble 

chapa13. 

A lógica da travessia constante, propicia que práticas de sobrevivência – historicamente 

 
13 Termo utilizado corriqueiramente nas fronteiras do Brasil com o Uruguai para denominar os habitantes de fronteira. 



Costurando fronteiras: resistências e deslocamentos de mulheres nos territórios fronteiriços de Mato Grosso do Sul... 

Suéllen Soares Altrão, Hariagi Borba Nunes e Claudia Mayorga 

Revista NUPEM, Campo Mourão, v. 17, n. 42, p. 1-20, e-2025031, set./dez. 2025 

12 

arraigadas ao território e a geografia local – possam ocorrer, como é o caso do contrabando de pequenas 

mercadorias, chamado de contrabando hormiga ou quileo (Dorfman, 2009). A ação ilegal da passagem 

de mercadorias em pequena escala e o acesso a serviços binacionais de forma ilegal, são algumas das 

estratégias de um existir em Aceguá(a). Para além da materialidade do contrabando, as práticas de 

travessia e fluxos transfronteiriços, viabilizam o contrabandeio subjetivo, como o uso da do portuñol e das 

nacionalidades, forjando as subjetividades doble chapa (Nunes, 2024). 

Deste cruze constante entre as Aceguá(a)s, a investigação recai em compreender como as 

mulheres do território usam dos trânsitos fronteiriços e do acesso aos serviços binacionais, como táticas 

e estratégias de sobrevivência às violências raciais, de gênero, assim como institucionais, domésticas e 

familiares. Para isso, analisaremos, recorrendo a entrevistas em história oral (Portelli, 2016), a relação 

intergeracional das mulheres da família Rodrigue[s/z]14, tendo como fio condutor a matriarca centenária 

Natalia Rodrigues, a filha Eva Rodriguez (63 anos), e a neta Ana Rodriguez (38 anos), investigando a 

operacionalidade dos cruzes de gênero, raça, classe, linguagem e nacionalidade entre dois países. Por 

questões de espaço, aqui nos debruçamos sobre o tema do deslocamento na perspectiva de gênero, 

evidenciando diferenças e semelhanças em relação ao trânsito dessas mulheres na fronteira de Acegua- 

Aceguá. 

Elemento presente nas narrativas intergeracionais das Rodrigue[s/z], o deslocamento aparece 

como condutor de transformação de vida, tomando como princípio de tal movimento a própria condição 

de gênero, que para as Rodrigue[s/z] se estabelece, inegavelmente, através dos processos de 

racialização (Mattos, 2004; Silva, 2017; Weimer, 2015). A mescla negra, indígena e branca está presente 

nas escalas de colorismo movediças que apresentam à organização familiar analisada, apontando que 

as classificações são “relacionais e situacionais: uma mesma família pode ser considerada inter-racial em 

um momento e em outro, não” (Schucman, 2018, p. 34). No caso das Rodrigue[s/z], por meio de 

autodeclarações raciais diferentes, as entrevistadas direcionaram à racialização pelo afastamento da 

brancura: “No, ninguna de mi familia es blanca. No somos blancas, para nada” (Ana, Entrevista, 2023)15. 

Apesar das diferenças entre elas e com as condições de travessia no espaço fronteiriço, alguns pontos 

em comum impulsionam as migrações, como: violências de gênero e racial, precarização da maternidade, 

e liberdades sexuais e corporais no exercício de autonomias femininas. 

Partimos do pressuposto de que a racialização do gênero (Lugones, 2008) condiciona 

semelhanças às experiências das mulheres negras e racializadas nos países colonizados, essas 

aproximações também afetam as estruturas familiares na lógica fronteiriça, onde “ellas son jefas de 

familia, es decir, las encargadas de solventar con su trabajo la economía y educación de los hijos” 

(Chagas; Stella, 2009, p. 36)16. Nas três gerações, podemos observar a condição de provedoras do lar, 

 
14 A grafia do sobrenome Rodrigue[s/z] remete à dupla nacionalidade das mulheres da família: algumas nascidas e 
registradas no Uruguai, com a forma Rodriguez, e outras no Brasil, com a forma Rodrigues. A opção pela grafia [s/z] 
expressa a condição fronteiriça das famílias mistas, aspecto também presente na pesquisa. 
15 “Não, nenhuma da família é branca. Não somos brancas não” (Ana, Entrevista, 2023, tradução nossa). 
16 “Elas são chefes de família, ou seja, são encarregadas de organizar com seu trabalho a economia e educação 
dos filhos” (Chagas; Stella, 2009, p. 36, tradução nossa). 



Costurando fronteiras: resistências e deslocamentos de mulheres nos territórios fronteiriços de Mato Grosso do Sul... 

Suéllen Soares Altrão, Hariagi Borba Nunes e Claudia Mayorga 

Revista NUPEM, Campo Mourão, v. 17, n. 42, p. 1-20, e-2025031, set./dez. 2025 

13 

tornando a presença masculina um elemento secundário na sobrevivência da família. Natalia, Eva e Ana, 

mesmo durante os casamentos, seguiram pela autonomia e independência em relação às estruturas 

materiais, como a construção das casas desvinculadas da figura masculina e a segurança financeira 

familiar através do trabalho. 

Vistas como práticas de independência, a construção das casas e o trabalho, são ações 

resultantes de exercícios de liberdade através do deslocamento, observável nas expressões corriqueiras 

durante as entrevistas: “tirar p’adelante” (Natalia, Entrevista, 2021); “seguir avanzando”, “não parar no 

tempo” (Eva, Entrevista, 2021); “no dejar de luchar” (Ana, Entrevista, 2023). Ditas frases e expressões 

soam como mantras que incitaram/incitam às Rodrigue[s/z] ao movimento, locomoção e andança. 

Questionada sobre o que existia de semelhança, passada de geração em geração, entre a avó, a mãe e 

ela, Ana responde, sem hesitar: “la lucha! Luchar por lo que uno quiere”. Dita frase é reflexo dos 

ensinamentos passados por Natalia e Eva sobre as práticas de resistência em fronteiras, engendrando 

uma rede de saberes onde o centro catalisador da transformação é o corpo em deslocamento. 

Na narrativa de Natalia, o desvio dos papeis de gênero destinados à mulher a fizeram experienciar 

o trabalho e a liberdade sexual de maneiras distintas para o padrão de mulheridade da época (lê-se 

mulheres brancas). Levemos em consideração que o lugar do feminino não estava disposto à Natalia, 

assim como aparece no clássico discurso de Sojourner Truth “Eu não sou uma mulher” (1851), 

evidenciando que a fusão classe e raça constituíam, constantemente, a relação dessas mulheres com o 

gênero. No caso de Natalia, durante as entrevistas, trouxe à tona a expressão “trabalhar como homem” 

que, segundo Beatriz Nascimento, é algo corriqueiro na experiência da mulher negra sendo 

“essencialmente produtora, com um papel semelhante ao do seu homem, isto é, ela é dotada de um papel 

ativo” (Nascimento, 2021, p. 200). Dadas as condições do trabalho rural no âmbito familiar, Natalia, desde 

criança, faz a lida do campo, cortando palhas nos banhados e monteando17 ao lado do pai, Natalio 

Fernandes. Junto às irmãs Joana e Orcalina, Natalia, vivencia o trabalho das podas, cortes e outras 

técnicas envolvendo uma diversidade de armas brancas, como machados e facões. A liberdade do 

trabalho rural, longe do âmbito doméstico, propiciou à Natalia experienciar o gênero em espaços 

habitados, majoritariamente, pela cis-masculinidade. Apesar de “trabalhar como um homem” – trabalho 

pesado, braçal e exercido pela força do corpo – Natalia não vivia, de forma plena, as liberdades sexuais 

desse papel masculino, visto que a lógica da subordinação opera mais no controle do corpo e da 

sexualidade do que propriamente na divisão público/privado ou na interdição da força de trabalho. 

Das vivências oriundas de “trabalhar como um homem”, Natalia lidou com interdições sobre seu 

corpo e desejos, tanto pelos maridos como pela sociedade (“uma tem que dizer o que uma foi, não que 

as outras foram, eu fui puta mesmo!”). Apesar das imposições morais e regulatórias sobre sua 

sexualidade, Natalia sempre demonstrou autonomia através de frases como “não me calo para macho”, 

ou “depois que descobri o que era bom, nunca mais me casei”, ou “golpe morto já vai mais de 32”. 

 
17 Montear é a prática de cortar lenha para venda. Monteando é a permanência nos lugares de trabalho por semanas 
ou meses. 



Costurando fronteiras: resistências e deslocamentos de mulheres nos territórios fronteiriços de Mato Grosso do Sul... 

Suéllen Soares Altrão, Hariagi Borba Nunes e Claudia Mayorga 

Revista NUPEM, Campo Mourão, v. 17, n. 42, p. 1-20, e-2025031, set./dez. 2025 

14 

Manifestações sobre um passado de liberdade sexual e desobediência aos preceitos morais sobre o papel 

destinado à mulher. Foi no exercício das liberdades sexuais, que Natalia também experienciou as 

violências de gênero representadas, na narrativa, pela figura do marido, pai da filha Manuela, Jorge 

Soares. No âmbito da violência doméstica e patrimonial, Natalia deixou o Brasil, sua morada na Vila da 

Lata, e caminhou, em fuga, mais de 40km, à Noblia, terras uruguaias. Amedrontada pela possível 

confusão armada entre o filho e o atual marido, ela decide abandonar a casa, a família e os três filhos 

mais velhos, e recomeçar a vida em outro país, porém os assédios e violências continuaram presentes 

no caminho de Natalia. Durante as entrevistas, nas quais a história da fuga foi contada repetidamente, o 

trajeto foi marcado pela presença dos abusos e percalços de ser uma mãe solo. No decorrer da rota, 

passou de acampamento em acampamento, posto policial e delegacias, até que chegou à Noblia, depois 

de quase dois dias, enfrentando chuva, frio, fome e uma série de abusos e violências por parte das cis-

masculinidades fronteiriças. 

Em outros momentos da narrativa, Natalia trazia à tona os enfrentamentos às violências de 

gênero, episódios descritos na frase “Não me calo para macho atrevido”, assim como situações de 

detenção que Natalia vivenciou por reagir às agressões físicas e verbais dos homens com quem vivia. Os 

espaços institucionais, como postos policiais e destacamentos policiais, segundo Natalia, sempre foram 

lugares de violências e abusos – “Milico não presta pra nada!”. Em contrapartida, Natalia migra à Noblia 

pela possibilidade de segurança em relação às violências de Jorge Soares, visto que na Vila da Lata não 

tinha “polícia, nem escola, nem hospital”. 

As violências de gênero atravessam as vivências de Natalia no que tange ao campo do trabalho, 

condicionando dinâmicas de precarização à maternidade. Desde o primeiro casamento, Natalia fazia 

pequenos trabalhos para assegurar o sustento dos filhos quando Luiz Carlos, ex-marido, estava no 

trabalho sazonal das estâncias. Após o divórcio e a migração, Natalia teve que se enfrentar com os 

trabalhos de “virar horta para milico” e serviços domésticos esporádicos. A precarização dos salários e a 

proibição dos filhos nos ambientes laborais somados aos assédios, conduziram Natalia a trabalhar no 

campo, monteando e cortando palha, como exercício de autonomia. Os filhos de Natalia, assim como ela, 

acabaram exercendo trabalhos braçais no campo ou serviços domésticos em estâncias, confirmando o 

que Beatriz Nascimento elabora sobre mulher negra, trabalho e racismo nas sociedades escravistas: “a 

mulher negra é fornecedora de mão de obra em potencial” (Nascimento, 2021, p. 56). Tanto Natalia, 

quanto suas filhas Eva e Manuela, ocuparam trabalhos historicamente organizados pela escravização, 

em um continuum onde a mulher negra é fixada na condição de serviçal, visto que “se [ela] hoje 

permanece ocupando empregos similares aos que ocupava na sociedade colonial, isso se deve tanto ao 

fato de ela ser uma mulher de raça negra quanto a terem sido escravos seus antepassados” (Nascimento, 

2021, p. 58). 

Os princípios de autonomia, independência e “tirar pa’delante” impulsionam os deslocamentos 

através da audácia de Natalia. Práticas, táticas e estratégias de resistência engendradas nos momentos 

onde o pensamento ágil, a destreza nos usos das facas, a bravura de enfrentar “macho atrevido”, as 

habilidades na construção de casas e a coragem encontrada na ardência da cachaça, criaram 



Costurando fronteiras: resistências e deslocamentos de mulheres nos territórios fronteiriços de Mato Grosso do Sul... 

Suéllen Soares Altrão, Hariagi Borba Nunes e Claudia Mayorga 

Revista NUPEM, Campo Mourão, v. 17, n. 42, p. 1-20, e-2025031, set./dez. 2025 

15 

possibilidades de refazer trajetórias e ampliar liberdades. 

A vivência de Eva com o deslocamento e as violências de gênero, relaciona-se de forma similar à 

Natalia no que tange ao trabalho doméstico; processos de precarização da maternidade – mãe solo e 

encarregada do sustento dos filhos – e na autonomia das materialidades, como a construção da casa. 

Em diferença está a retomada dos estudos e ascensão pela educação, no que Eva descreve como “Eu 

não parei no tempo. “Seguí avanzando”. Na lógica de engendrar futuros diferentes dos que Natalia 

conseguiu proporcionar a ela e aos irmãos, Eva priorizou a quebra do ciclo do trabalho doméstico, dando 

às filhas “infância” e outras possibilidades profissionais. Na narrativa de Eva, a ligação trabalho doméstico 

e violências da racialização do gênero são evidentes. Desde os oito anos, Eva trabalhou em casas de 

famílias da região na condição de empregada doméstica. Os processos de racismo e discriminação, foram 

vivenciados por Eva a partir do seu gênero, quando a ideia de “filhas de criação” resume a condição 

análoga à escravização, como aponta Fernanda Oliveira da Silva: “nominação que, em síntese, refere 

uma situação de exploração da mão de obra, sem remuneração financeira, e que evidencia as ‘memórias 

da escravidão’” (Silva, 2017, p. 231). Segundo Chagas e Stella (2009, p. 68), esse hábito era comum na 

região, mascarando a racialização do gênero, pois a maioria dessas “filhas” eram de famílias negras 

pobres, e “muchas veces eran ‘criadas’ por las familias adoptivas a cambio de realizar ciertas tareas en 

el hogar”18 

O ciclo do trabalho doméstico na vida de Eva é interrompido quando ela decide voltar a estudar e 

especializar-se na profissão de inspetora de trânsito. Quando as filhas já eram adolescentes, Eva ampliou 

os horizontes profissionais, realizando “um monte de cursos”. Hoje é encarregada chefe do setor de 

trânsito na cidade de Noblia. Essas condições de ascensão na vida de Eva, só foram possíveis através 

das estruturas do Estado de bem-estar social vistas nas políticas públicas e assistencialistas, em 

perspectiva de gênero, que engendram a construção da casa (viviendas de auxílio mútuo); a frequências 

das filhas às escolas de tempo integral com café da manhã, almoço e café da tarde; asignación y tarjeta 

(benefício dado às mães de família) e a finalização do ciclo básico educacional depois de adulta. 

As vivências de Eva estiveram, em alguma medida, envoltas em violências, desde os processos 

migratórias com a mãe, as estruturas racistas do trabalho, e a relação conturbada com a masculinidade 

machista dos parceiros. Diante deste “tirar p’adelante”, assim como Natalia, Eva criou estruturas de 

autonomia e independência desvinculadas de figuras masculinas. Forjou caminhos distintos para sua 

prole, como ela mesma aponta: “diferente de mim, eu quis que meus filhos tivessem infância”: “Através 

de muita luta, eu criei meus filhos”, evidenciando o sacrifício da maternidade e a necessidade de não 

deixar de “echar los brazos y seguir luchando por lo que uno quiere” (Ana, Entrevista, 2023)19. 

Ensinamentos que passam, segundo Ana, de geração em geração sobre a sabedoria e sagacidade de 

corpos em resistência. A geração de Ana teve acesso a condições básicas de educação, saúde e moradia, 

descrita na expressão em comum de Natalia e Eva: “hoje não hay más pobreza como antigamente”. 

 
18 “Muitas vezes eram ‘criadas’ por famílias adotivas em troca de realizarem certas tarefas no lar” (Chagas; Stella, 
2009, p. 68). 
19 “Alçar os braços e seguir lutando pelo que se quer” (Ana, Entrevista, 2023, tradução nossa). 



Costurando fronteiras: resistências e deslocamentos de mulheres nos territórios fronteiriços de Mato Grosso do Sul... 

Suéllen Soares Altrão, Hariagi Borba Nunes e Claudia Mayorga 

Revista NUPEM, Campo Mourão, v. 17, n. 42, p. 1-20, e-2025031, set./dez. 2025 

16 

O deslocamento, na vivência de Ana, tem relação com o gênero no que tange ao controle machista 

sobre o corpo das mulheres, evidenciado a necessidade de sair do interior e migrar à capital, para “ser 

libre […] porque no es legítimo la mujer ser puta, pero el hombre es siempre el ganador”20 (Ana, Entrevista, 

2023). É a partir da visão “feminista y de ezquierda” que Ana olha as trajetórias da avó e da mãe durante 

a entrevista, colocando em questão semelhanças e diferenças das violências raciais e de gênero nas três 

gerações. 

Na narrativa de Ana (Entrevista, 2023), as conexões com as trajetórias de Natalia e Eva aparecem 

como pontos de admiração, compreensão e modelo a seguir. No que tange às práticas de liberdade 

sexual, a migração é resultado das inconformidades de morar em uma cidade do interior, onde “son todos 

muy prejuiciosos”21. Em busca de espaços seguros para exercer seus desejos e subjetividades, deixa a 

cidade fronteiriça com 18 anos. Durante a entrevista, Ana aproximou a personalidade da avó à sua, no 

que diz respeito a “ser libre” e às denúncias sobre violências de gênero e agressões machistas: “Mi abuela 

era revolucionaria. A ella nadie le venía humillar”22. Na perspectiva da maternidade, Ana mira Eva como 

exemplo de força e determinação, rompendo o ciclo das gerações anteriores sobre trabalho na infância, 

evidenciando que a mãe “nos dió todo lo que pudo”23. As memórias de Ana, apesar da presença do pai 

Raul, são organizadas pela grandiosidade da figura materna: “ella hizo todo sola, la casa, nos crió, volvió 

a estudiar, se mató trabajando por nosotros”24. Ao reoganizar a história das Rodrigue[s/z], Ana 

compreende as ações da avó – de colocar as filhas em casas de famílias – e da mãe – de calar sobre 

pertencimentos afro/negros e indígenas do cotidiano familiar – como parte do que foi possível pelos 

contextos e limites de cada uma, evidenciando que ambas “estan conectadas por ese sufrimiento, el 

machismo, el racismo… son violencias”25. Sobre a avó, ela aponta: “y yo qué sé, capaz que no fué algo 

tan lindo tener que dar a sus hijos, porque tenemos que ver la situación y el momento que ella pasó”26, 

destacando que “dar” os filhos foi uma ação necessária à época. Ao falar da mãe, ela conecta o “abandono 

materno” aos silenciamentos perante as origens da avó, visto que “mi madre medio que quiso borrar eso 

de nuestra historia, porque se sentía abandonada por su madre y rechazó todo”27. Na finalização da 

entrevista, Ana elucida sobre os ensinamentos passados de geração em geração, apontando que a 

investigação possibilitou organizar esse passado de forma entrecruzada, destacando que o ponto de 

união entre as três gerações é a luta: “ser autónoma, ser independiente […] Eso me enseñó mi madre y 

creo que a mi abuela le enseñó a mi madre. Bueno, creo que eso viene de generación en generación, la 

 
20 “ser livre […] porque não é legítimo a mulher ser puta, mas o homem é sempre o vencedor” (Ana, Entrevista, 
2023, tradução nossa). 
21 “são todos muito preconceituosos” (Ana, Entrevista, 2023, tradução nossa). 
22 “Minha avó era revolucionária. Ninguém a humilhava” (Ana, Entrevista, 2023, tradução nossa). 
23 “Nos deu tudo que ela pode” (Ana, Entrevista, 2023, tradução nossa). 
24 “ela fez tudo sozinha, a casa, nos criou, voltou a estudar, se matou trabalhando por nós” (Ana, Entrevista, 2023, 
tradução nossa). 
25 “estão conectadas por esse sofrimento, o machismo, o racismo… são violências” (Ana, Entrevista, 2023, tradução 
nossa). 
26 “ah, sei lá, talvez não tenha sido algo tão bom ter que dar seus filhos, porque temos que considerar a situação e 
o momento que ela viveu” (Ana, Entrevista, 2023, tradução nossa). 
27 “minha mãe meio que quis apagar isso da nossa história, porque se sentia abandonada pela mãe e rejeitou tudo” 
(Ana, Entrevista, 2023, tradução nossa). 



Costurando fronteiras: resistências e deslocamentos de mulheres nos territórios fronteiriços de Mato Grosso do Sul... 

Suéllen Soares Altrão, Hariagi Borba Nunes e Claudia Mayorga 

Revista NUPEM, Campo Mourão, v. 17, n. 42, p. 1-20, e-2025031, set./dez. 2025 

17 

lucha. Echar los brazos y pelear por lo que uno quiere”28. 

Conhecer a trajetória intergeracional de mulheres doble chapa da cidade binacional de Aceguá(a), 

possibilitou capturar os pequenos atos cotidianos de resistência à colonialidade e às estruturas cis-

patriarcais que condicionam lugares estanques às experiências e vivências de mulheres racializadas. 

Nestes breves relatos, questões como maternidade, violência doméstica e autonomia sobre as liberdades 

e desejos corporais evidenciaram que deslocar-se, na maioria das vezes, é um ato de resistência, 

sobrevivência e rebeldia à ideia de “ser mulher”. 

 

Considerações finais 

Ao longo deste artigo, abordamos as fronteiras, as migrações e deslocamentos mediante uma 

perspectiva interseccional e decolonial, enfatizando como os deslocamentos das mulheres com as quais 

conversamos são atravessados por dinâmicas de gênero, raça, classe e territorialidade. Como discutimos 

nestas linhas, esses deslocamentos não podem ser compreendidos apenas em termos econômicos e 

legais, mas precisam ser analisados a partir das experiências das mulheres e das estratégias 

desenvolvidas para lidar com os diferentes sistemas normativos, inclusive aqueles herdados pelo 

colonialismo. O legado colonial continua se perpetuando por meio da precarização de suas trajetórias 

fronteiriças e migratórias e na reprodução de hierarquias que moldam as condições de vida, trabalho, 

mobilidade e pertencimento. 

A imigração venezuelana em Mato Grosso do Sul, exposta neste trabalho, demonstrou como os 

territórios de fronteira são constituídos por um constante entrecruzamento de culturas, relações de poder 

e estratégias de resistência. As mulheres que caminham nesses espaços resistem a múltiplas formas de 

violências impostas por diferentes sistemas normativos, incluindo desafios linguísticos e a precariedade 

no acesso ao mercado de trabalho, o que torna as redes de apoio fundamentais para a construção de 

estratégias próprias de enfrentamento e pertencimento. 

De forma semelhante, no caso das mulheres doble chapa, inseridas nas dinâmicas fronteiriças do 

Brasil com o Uruguai, pudemos analisar o deslocamento de gênero relacionado com questões de 

violência racial, precarização da maternidade e do trabalho, e o exercício de liberdades sexuais e 

corporais através das autonomias femininas. Pelas trajetórias intergeracionais de Natalia, Eva e Ana, 

compreendemos a aliança de “seguir adelante” como forma de resistência em relação às violências de 

gênero vivenciadas pelas três, mesmo que em contextos distintos. O contrabando subjetivo vivenciado 

nas cidades de Aceguá(a), aqui exposto pelo deslocamento de gênero, pode ser compreendido pelas 

dinâmicas do portuñol, nacionalidades doble chapa e famílias mistas, onde as condições de 

pertencimento são estratégicas e negociáveis, tal qual a vida na fronteira. 

Dito isso, reiteramos que os fluxos migratórios transnacionais das mulheres latino-americanas 

precisam ser compreendidos a partir da diversidade dessas experiências. Assim, este trabalho buscou 

 
28 “ser autônoma, ser independente […] Isso me ensinou minha mãe e acredito que minha avó ensinou à minha 
mãe. Bom, acho que isso vem de geração em geração, a luta. Abrir os braços e lutar pelo que se quer” (Ana, 
Entrevista, 2023, tradução nossa). 



Costurando fronteiras: resistências e deslocamentos de mulheres nos territórios fronteiriços de Mato Grosso do Sul... 

Suéllen Soares Altrão, Hariagi Borba Nunes e Claudia Mayorga 

Revista NUPEM, Campo Mourão, v. 17, n. 42, p. 1-20, e-2025031, set./dez. 2025 

18 

contribuir para as reflexões que tensionam as perspectivas hegemônicas, ampliando os caminhos para 

pensar a migração, as fronteiras e as resistências em deslocamento. 

 

Fontes 

ANA [RODRÍGUEZ]. Entrevista concedida à Hariagi Borba Nunes. [s.I.], 2023. 

ARIANES. Entrevista concedida à Suéllen Soares Altrão. Mato Grosso do Sul, 26 jan. 2024. 

BRASIL. Operação Acolhida. Gov.br. [s. d.]. Disponível em: http://bit.ly/46TBHeK. Acesso em: 06 out. 2025. 

EVA [RODRIGUEZ]. Entrevista concedida à Hariagi Borba Nunes. Noblia, 2021. 

IBGE. Aceguá. IBGE. 2022. Disponível em: https://bit.ly/3IV4BTz. Acesso em: 06 out. 2025. 

NATALIA [RODRIGUEZ]. Entrevista concedida à Hariagi Borba Nunes. Noblia, 2021. 

OIM. Governo Federal e parceiros da Operação Acolhida discutem ações para melhor integração da população 
venezuelana em Dourados (MS). Organização Internacional para as Migrações. 03 maio 2024. Disponível em: 
https://bit.ly/4nVzw1D. Acesso em: 06 out. 2025. 

ROSANA. Entrevista concedida à Suéllen Soares Altrão. Mato Grosso do Sul, 28 jan. 2024. 

 

Referências 

ADICHIE, Chimamanda Ngozi. O perigo de uma história única. São Paulo: Companhia das Letras, 2019. 

ALBUQUERQUE, José Lindomar. A dinâmica das fronteiras: deslocamento e circulação dos “Brasiguaios” entre os 
limites nacionais. Horizontes Antropológicos, v. 15, n. 31, p. 137-166, jan./jun. 2009. 

ANZALDÚA, Gloria. Borderlands/La Frontera: the new mestiza. San Francisco: Spinsters; Aunt Lute, 1987. 

ANZALDÚA, Gloria. Falando em línguas: uma carta para as mulheres escritoras do terceiro mundo. Revista Estudos 
Feministas, v. 8, n. 1, p. 229-236, 2000. 

ANZALDÚA, Gloria. La conciencia de la mestiza / Rumo a uma nova consciência. Revista Estudos Feministas, v. 
13, n. 3, p. 704-719, 2005. 

ANZALDÚA, Gloria. A vulva é uma ferida aberta e outros ensaios. Rio de Janeiro: A Bolha, 2021. 

ASSIS, Gláucia de Oliveira. Mulheres migrantes no passado e presente: gênero, redes sociais e migração 
internacional. Estudos Feministas, v. 15, n. 3, p. 745-772, set./dez. 2007. 

BERTOLDO, Jaqueline. Migração com rosto feminino: múltiplas vulnerabilidades, trabalho doméstico e desafios de 
políticas e direitos. Revista Katálysis, v. 21, n. 2, p. 313-323, 2018. 

BOYD, Monica; GRIECO, Elizabeth. Women and migration: incorporating gender into international migration theory. 
Washington: Migration Policy Institute, v. 1, n. 35, p. 1-28, 2003. 

BREDA, Márcio. “Sob um céu de puro azul, reforjaram em Mato Grosso do Sul uma gente audaz”. Governo do 
Estado de Mato Grosso do Sul. 2024. Disponível em: https://bit.ly/46FRwGU. Acesso em: 08 out. 2025. 

CAMACHO, Gloria. Mujeres migrantes: trayectoria laboral y perspectiva de desarrollo humano. Buenos Aires: 
CLACSO, 2010. 

CHAGAS, Karla; STALLA, Natalia. Recuperando la memoria: afrodescendientes en la frontera uruguayo brasileña 
a mediados del siglo XX. Montevideo: Mastergraf, 2009. 

DE CASTRO, Ricardo; MAYORGA, Claudia. Decolonialidade e pesquisas narrativas: contribuições para a Psicologia 
Comunitária. Revista Pesquisas e Práticas Psicossociais, v. 14, n. 3, p. 1-18, 2019. 

DORFMAN, Adriana. Contrabandistas na fronteira gaúcha: escalas geográficas e representações textuais. 360f. 
Doutorado em Geografia pela Universidade Federal de Santa Catarina, Florianópolis, 2009. 

ESPINOSA MIÑOSO, Yudersky. De por qué és necessário um feminismo decolonial: diferenciación, dominación co-
contitutiva de la modernidade occidental y el fin de la política de identidade. Solar, v. 12, n. 1, p. 141-171, 2016. 

FERRAZ, Cláudio Benito. Entre-lugar: apresentação. Entre-Lugar, v. 1, n. 1, p. 15-31, 2010. 

KILOMBA, Grada. Memórias da plantação: episódios de racismo cotidiano. São Paulo: Cobogó, 2019. 



Costurando fronteiras: resistências e deslocamentos de mulheres nos territórios fronteiriços de Mato Grosso do Sul... 

Suéllen Soares Altrão, Hariagi Borba Nunes e Claudia Mayorga 

Revista NUPEM, Campo Mourão, v. 17, n. 42, p. 1-20, e-2025031, set./dez. 2025 

19 

LEITE, Eudes Fernando; BALLER, Leandro. Fronteira e fronteiriços. In: COLLING, Ana Maria; TEDESCHI, Losandro 
Antônio (Orgs.). Dicionário crítico de gênero. Dourados: Editora UFGD, 2019, p. 315-321. 

LEITE, Miriam Lifchitz Moreira. Mulheres Viajantes no século XIX. Cadernos Pagu, v. 15, p. 129-143, 2000. 

LUGONES, María. Colonialidad y Género. Tabula Rasa, n. 9, p. 73-102, 2008. 

LUGONES, María. Rumo a um feminismo descolonial. Estudos Feministas, v. 22, n. 3, p. 935-952, set./dez. 2014. 

MANJABOSCO, Adriele Marlene. (In)desejáveis? Trabalho migrante e precarização em tempos de crise. 190f. 
Mestrado em Serviço Social pela Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 2020. 

MARINUCCI, Roberto. Feminização das migrações. Revista Interdisciplinar da Mobilidade Humana, v. 15, n. 29, p. 
5-22, 2007. 

MARTINS, Ester Gouvêa. Mulheres imigrantes no trabalho doméstico remunerado em São Paulo: duas trajetórias e 
uma multiplicidade de arranjos. REMHU: Revista Interdisciplinar da Mobilidade Humana, v. 30, n. 65, p. 121-140, 
2022. 

MATTOS, Hebe Maria de Castro. Marcas da escravidão: biografias, racialização e memória do cativeiro na história 
do Brasil. [s.I.]. Concurso de Professor Titular em História do Brasil da Universidade Federal Fluminense, Niterói, 
2004. 

MAYORGA, Claudia. Otras identidades: mujeres, inmigración y prostitución. 373f. Doutorado em Psicologia Social 
pela Universidad Complutense de Madrid, Madrid, 2007. 

MELONI, Carolina. Feminismos fronterizos: mestizas, abyectas y perras. Madri: Kaótica Libros, 2021. 

MOROKVASIC, Mirjana. Birds of passage are also women. International Migration Review, v. 18, n. 4, p. 886-904, 
1984. 

NASCIMENTO, Beatriz. Uma história feita por mãos negras: relações raciais, quilombos e movimentos. Rio de 
Janeiro: Zahar, 2021. 

NASCIMENTO, Valdir Aragão; ANDRADE, Sônia Maria Oliveira. As armas dos fracos: estratégias, táticas e 
repercussões identitárias na dinâmica do acesso à saúde na fronteira Brasil/Paraguai. Horizontes Antropológicos, 
v. 24, n. 50, p. 181-214, 2018. 

NOGUEIRA, Conceição. Contribuições do construcionismo social a uma nova psicologia do gênero. Cadernos de 
Pesquisa, n. 112, p. 137-153, 2001. 

NUNES, Hariagi Borba. Contrabandeio de subjetividades fronteiriças: práticas de resistência nas trajetórias de 
mulheres racializadas na cidade binacional de Acegua-á (Uruguai-Brasil) nos séculos XX e XXI. 250f. Doutorado em 
História pela Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 2024. 

OYĚWÙMÍ, Oyèrónké. Conceituando o gênero: os fundamentos eurocêntricos dos conceitos feministas e o desafio 
das epistemologias africanas. In: ARNFRED Signe et al. (Orgs.). African Gender Scholarship: concepts, 
methodologies and paradigms. Dakar: Codesria, 2004, p. 1-8. 

OYĚWÙMÍ, Oyèrónké. Feministas e o desafio das epistemologias africanas. In: HOLLANDA, Heloisa Buarque de 
(Org.). Pensamento feminista hoje: perspectivas decoloniais. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2020, p. 120-140. 

PAREDES, Julieta. Despatriarcalización: una respuesta categórica del feminismo comunitário (descolonizando la 
vida). Bolivian Studies Journal /Revista de Estudios Bolivianos, v. 21, p. 100-115, 2015. 

PEIXOTO, João. O tráfico de migrantes em Portugal: perspectivas sociológicas, jurídicas e políticas. Lisboa: Alto 
Comissariado para a Imigração e Minorias Étnicas, 2005. 

PORTELLI, Alessandro. História oral como arte da escuta. São Paulo: Letra e Voz, 2016. 

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: QUIJANO, Aníbal. A colonialidade 
do saber: eurocentrismo e ciências sociais. Buenos Aires: CLACSO, 2005, p. 107-130. 

VIDMANTAS, Rogério. “Projeto Bienvenido” oferece acolhimento e orientação aos imigrantes venezuelanos. Capital 
News. 27 jul. 2023. Disponível em: https://bit.ly/4mMCwf5. Acesso em: 06 out. 2025. 

SCHUCMAN, Lia Vainer. Famílias inter-raciais: tensões entre cor e amor. Salvador: EDUFBA, 2018. 

SILVA, Fernanda Oliveira. As lutas políticas dos clubes negros. Culturas negras, racialização e cidadania na fronteira 
Brasil-Uruguai no pós-abolição (1870-1960). 278f. Doutorado em História pela Universidade Federal do Rio Grande 
do Sul, Porto Alegre, 2017. 



Costurando fronteiras: resistências e deslocamentos de mulheres nos territórios fronteiriços de Mato Grosso do Sul... 

Suéllen Soares Altrão, Hariagi Borba Nunes e Claudia Mayorga 

Revista NUPEM, Campo Mourão, v. 17, n. 42, p. 1-20, e-2025031, set./dez. 2025 

20 

SOUZA, Mariana Jantsch. Fronteiras Simbólicas – espaço de hibridismo cultural, uma leitura de Dois irmãos, de 
Milton Hatoum. Letrônica, v. 7, n. 1, p. 475-489, 2014. 

VALENCIA, Sayak. Capitalismo Gore. Editora Melusina, Espanha, 2010. 

WEIMER, Rodrigo de Azevedo. Felisberta e sua gente: consciência histórica e racialização em uma família negra 
no pós-emancipação rio-grandense. Rio de Janeiro: Editora FGV, 2015. 


