
7 
 

Revista NUPEM, Campo Mourão, v. 12, n. 26, p. 5-25, maio/ago. 2020 

 

PAG
E   \* 
MER
GEF
ORM

 
  Dossiê 

Ana Carolina Costa dos Anjos, Lidiane 
Cesário Barreto, Ariane Chiconelli Malta 
Beata e Thais Michelle Mátia Zacarias 

Resumo: O presente trabalho tem como 
objetivo apresentar epistemologias 
interseccionais como uma possibilidade 
de descolonização dos processos de 
produção de conhecimento ainda 
assentados na universalidade, neutrali-
dade e objetividade que moldam o 
ambiente acadêmico-científico. Partimos 
da seguinte questão: de que maneira as 
epistemologias interseccionais podem 
desafiar as normas tradicionais de 
produção de conhecimento na 
academia? Propomos essa reflexão a 
partir de um percurso teórico que aponta 
as teorias interseccionais e o feminismo 
decolonial como caminhos possíveis. A 
descolonização do conhecimento não se 
limita a uma perspectiva teórica, mas 
envolve práticas que enfrentam relações 
de poder e condições de privilégio que 
atravessam sujeitos e instituições. Os 
resultados indicam a necessidade de 
transformações nas práticas de 
pesquisa e ensino, incluindo a 
valorização de saberes subalternizados 
que se colocam na contramão da 
hegemonia eurocêntrica, bem como o 
reconhecimento da urgência de revisar 
políticas de inclusão. 
 
Palavras-chave: Epistemologias inter-
seccionais; descolonização do 
conhecimento; saberes subalternizados. 

Artigo recebido em 29 de março de 2025 e aprovado para 
publicação em 07 de junho de 2025. 
DOI: https://doi.org/10.33871/nupem.2025.17.42.10601 

Revista NUPEM, Campo Mourão, v. 17, n. 42, p. 1-13, e-2025034, set./dez. 2025 

Epistemologias em 
disputa: desafios e 

possibilidades para uma 
produção de conhecimento 

interseccional 

1 

Ana Carolina Costa dos Anjos 
Instituto Federal de Educação, Ciência e Tecnologia de Minas 

Gerais − Betim, MG, Brasil 
E-mail: carolcdosanjos@gmail.com 

ORCID: https://orcid.org/ 0000-0003-2047-592X 

Lidiane Cesário Barreto 

Universidade Federal de Minas Gerais − Belo Horizonte, MG, 
Brasil 

E-mail: lidicesariobarreto@gmail.com 
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-6010-5133 

Ariane Chiconelli Malta Beata 

Universidade Federal de Viçosa − Viçosa, MG, Brasil 
E-mail: arianechiconeli@gmail.com 

ORCID: https://orcid.org/0000-0002-2621-7764 

Thais Michelle Mátia Zacarias 
Universidade Federal de Minas Gerais – Belo Horizonte, MG, 

Brasil 
E-mail: thaismmatia@gmail.com 

ORCID: https://orcid.org/0009-0006-1232-0310 

https://orcid.org/0000-0002-2621-7764


8 
 

Revista NUPEM, Campo Mourão, v. 12, n. 26, p. 5-25, maio/ago. 2020 

 

PAG
E   \* 
MER
GEF
ORM

 

 Revista NUPEM v. 25 n. 1 p. 7-22 jan./abr. 2020 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Introdução  

  

Revista NUPEM, Campo Mourão, v. 17, n. 42, p. 1-13, e-2025034, set./dez. 2025 

 

Epistemologies in dispute: challenges 
and possibilities for intersectional 

knowledge production 

 

Epistemologías en disputa: retos y 
posibilidades para una producción 

interseccional de conocimiento 

Abstract: This paper aims to present 
intersectional epistemologies as a possibility 
for decolonizing knowledge production 
processes still grounded in notions of 
universality, neutrality, and objectivity that 
shape the academic-scientific environment. 
We begin with the following question: how can 
intersectional epistemologies challenge 
traditional norms of knowledge production in 
academia? We address this question through 
a theoretical approach that highlights 
intersectional theories and decolonial 
feminism as promising pathways. 
Decolonizing knowledge extends beyond 
theoretical debates and involves practices that 
confront power relations and conditions of 
privilege that affect both subjects and 
institutions. The results point to the need for 
transformations in research and teaching 
practices, including the incorporation of 
subaltern knowledges that challenge 
Eurocentric hegemony, as well as recognizing 
the importance of revising inclusion policies. 
 
Keywords: Intersectional epistemologies; 
decolonization of knowledge; subaltern 
knowledges. 

Resumen: Este trabajo tiene como objetivo 
presentar las epistemologías intersecciona-
les como una posibilidad para descolonizar 
los procesos de producción de conocimiento 
aún basados en la universalidad, la 
neutralidad y la objetividad que configuran el 
entorno académico-científico. Partimos de la 
siguiente pregunta: ¿de qué manera las 
epistemologías interseccionales pueden 
desafiar las normas tradicionales de 
producción de conocimiento en la academia? 
Abordamos esta cuestión a partir de un 
recorrido teórico que destaca las teorías 
interseccionales y el feminismo decolonial 
como apuestas relevantes. La 
descolonización del conocimiento no se limita 
a la dimensión teórica, sino que también 
implica prácticas que enfrentan las relaciones 
de poder y las condiciones de privilegio que 
atraviesan a sujetos e instituciones. Los 
resultados señalan la necesidad de 
transformaciones en las prácticas de 
investigación y docencia, incluyendo la 
valorización de saberes subalternos que se 
oponen a la hegemonía eurocéntrica, así 
como el reconocimiento de la importancia de 
revisar las políticas de inclusión. 
 
Palabras clave: Epistemologías 
interseccionales; descolonización del 
conocimiento; saberes subalternos. 

2 



Epistemologias em disputa: desafios e possibilidades para uma produção de conhecimento interseccional 

Ana Carolina Costa dos Anjos, Lidiane Cesário Barreto, Ariane Chiconelli Malta Beata e Thais Michelle Mátia Zacarias 

Revista NUPEM, Campo Mourão, v. 17, n. 42, p. 1-13, e-2025034, set./dez. 2025 

3 

Introdução 

As pesquisas (ou vontades de pesquisa) têm sua origem e interagem com os cenários ao seu 

redor. Dessa maneira, a redação deste artigo é influenciada pelas discussões e textos da disciplina 

“Gênero e ciência”, ministrada no Programa de Pós-Graduação em Política Social, da Universidade 

Federal de Viçosa, acerca da produção científica do conhecimento e da posição das mulheres 

subalternizadas e marginalizadas nesse campo. Na sequência, com o convite feito a outra autora, o texto 

ganha fôlego e, então, propomos uma reflexão sobre a produção do conhecimento que confronte as 

normas hegemônicas e incorpore diversidades de vozes e perspectivas epistemológicas. 

Dito isso, abrimos o texto afirmando que nossa escrita se filia e endossa as discussões sobre as 

potências e possibilidades de epistemologias interseccionais como contribuintes para a descolonização 

do conhecimento e dos processos de produção da ciência que moldam o ambiente acadêmico-científico. 

Conhecimento esse baseado em ideias como “universalidade”, “neutralidade” e “objetividade”. Com esse 

intuito, buscamos articular os pensamentos de autoras como Patricia Hill Collins, Lélia Gonzalez, Ângela 

Figueiredo, Grada Kilomba, Ochy Curiel e outras(os). 

Acrescentamos que, para nós, a epistemologia é um processo contínuo, no qual a ciência se 

debruça sobre si mesma, e cientistas discutem e analisam teorias, métodos etc. Entendemos que o fazer 

científico é um campo1 (Bourdieu, 1994, 2005) e, por sê-lo, possui um conjunto de códigos, normas e 

regras tácitas, os quais “controlam” a produção de conhecimento. Ademais, todo o processo é imbuído 

de significados, que podem ser interpretados à luz da teoria do conhecimento e das discussões sobre 

epistemologias, sobre a natureza do conhecimento, seus tipos, as ideias de ceticismo e dogmatismo, 

além de como um conhecimento é formulado. Tudo isso tece, em torno de si, poder e autoridade. Afinal, 

é também daqui que surgem perspectivas e ferramentas destinadas a realizar avaliações sobre as formas 

de conhecimento. 

O sociólogo peruano Aníbal Quijano (2000), em seu sistema-mundo moderno/colonial, no qual 

localiza saber-poder, aponta que há uma geopolítica do conhecimento. Para Quijano (2000), a construção 

intelectual dentro, através e como justificativa dos processos da modernidade gerou uma visão de 

entendimento e uma abordagem na produção de conhecimento que revelam a natureza do modelo global 

de influência: colonial/moderno, capitalista e eurocentrado. Essa visão e método específico são 

identificados como eurocentrismo, conforme explica o sociólogo. 

Nesse sentido, o campo da epistemologia encontra sua base em um tipo específico de razão. 

Nessa abordagem totalitária, a razão tornou-se, no contexto ocidental, a racionalidade científica que, ao 

se apresentar como um modelo totalitário e único, rejeita a natureza racional de todas as outras formas 

de conhecimento que não são controladas com os princípios epistemológicos e as regras metodológicas 

da epistemologia dominante. 

 
1 Campo é um conceito que atravessa a obra de Pierre Bourdieu, isto é, como traduz sua concepção social. O termo, 
para o autor, refere-se a um espaço de relações entre grupos com diferentes posicionamentos sociais, espaços de 
disputa e jogos de poder. Para Bourdieu (1994, 2005), a sociedade é composta por diversos campos, entre os quais 
há relativa autonomia, mas ele destaca que cada campo possui e é regido por regras próprias. 



Epistemologias em disputa: desafios e possibilidades para uma produção de conhecimento interseccional 

Ana Carolina Costa dos Anjos, Lidiane Cesário Barreto, Ariane Chiconelli Malta Beata e Thais Michelle Mátia Zacarias 

Revista NUPEM, Campo Mourão, v. 17, n. 42, p. 1-13, e-2025034, set./dez. 2025 

4 

Isso sugere que os processos de descolonização, que tiveram início historicamente como um 

movimento de libertação das colônias e formação de Estados-nações independentes, agora devem se 

estender para a liberação de uma colonização epistêmica. Caso seja efetivada, essa mudança abrirá 

espaço para a concepção de novas formas de conhecimento que não estejam restritas aos critérios 

estabelecidos pelo saber dominante. 

Assim, neste artigo, discutiremos a questão das epistemologias interseccionais a partir dos 

seguintes tópicos: “Interseccionalidade: as diferenças das diferenças”, na qual trazemos alguns 

apontamentos sobre as definições do conceito de interseccionalidade. No segundo tópico, tecemos uma 

crítica à noção de objetividade da ciência hegemônica a partir dos pensamentos de pensadoras feministas 

e, no terceiro e último tópico, abordamos alguns dos desafios e resistências das epistemologias 

interseccionais no ambiente acadêmico. Atravessa o texto uma perspectiva de escrevivências (Evaristo, 

2020)2 orientada por uma revisão de literatura narrativa. 

 

Interseccionalidade: as diferenças dentro da diferença 

 

Ser mulheres juntas não era suficiente. Éramos diferentes. Ser gays 
juntos não foi o suficiente. Éramos diferentes. Ser negro junto não era 
o suficiente. Éramos diferentes. Ser mulheres negras juntas não era 
suficiente. Éramos diferentes. Ser pretos juntos não era o suficiente. 
Éramos diferentes. [...] Demorou um pouco até percebermos que nosso 
lugar era a casa da diferença, em vez da segurança de qualquer 
diferença particular (Lorde, 2018, posição 4141; 4147, tradução 
nossa). 

 

A “casa da diferença”, como propõe Audre Lorde, é uma estratégia de articulação entre 

marcadores sociais da diferença e da desigualdade que busca abrigar as diferenças frente a qualquer 

diferença particular, um lugar de fluxos que aposta na “não fixidez” ou em “diferenças particulares”. Assim, 

prefaciando essa subseção, pensamos ser importante apontar as diferenças existentes dentro das 

categorias “gênero” e “mulheridades” que possuem tradições de pensamentos e epistemologias. 

Recorremos à filósofa, escritora e ativista feminista estadunidense para apontar que a “casa da diferença”, 

a partir da qual escrevemos sobre epistemologia interseccionais, pode ser uma possibilidade potente para 

descolonização de conhecimentos e para pensar as diferenças no plural. 

Assim, antes de trazer a interseccionalidade enquanto teoria, vale apontar que ela nasce de 

elaborações de mulheres negras frente às teorias feministas que foram produzidas, majoritariamente, por 

mulheres lidas como brancas e não-pobres, do feminismo hegemônico. Desse modo, tanto a forma de 

operacionalizar quanto as construções de diversas nuances das teorias feministas e teorias de gênero se 

davam com e a partir de um olhar racializado como branco. 

 
2 Organizamo-nos entorno do termo escrevivência de Conceição Evaristo (2020) que une a escrita com o vivido. Isto 
é, uma escrita informada pela raça e gênero, destacando subjetividade e agência de vozes historicamente 
marginalizadas. Trazendo dessa forma nosso olhar que é informado por esses marcadores sociais, bem como pela 
experiência de sermos mulheres, negras na academia. 



Epistemologias em disputa: desafios e possibilidades para uma produção de conhecimento interseccional 

Ana Carolina Costa dos Anjos, Lidiane Cesário Barreto, Ariane Chiconelli Malta Beata e Thais Michelle Mátia Zacarias 

Revista NUPEM, Campo Mourão, v. 17, n. 42, p. 1-13, e-2025034, set./dez. 2025 

5 

Faltava, dessa forma, teorias que dessem conta da experiência das mulheres negras, afinal, 

somos afetadas pelas condições raciais, de gênero e possivelmente de classe, uma vez que a maioria de 

nós está inserida em maiores condições de vulnerabilidade social e econômica3. Nos termos de Lélia 

Gonzalez (1982, p. 96): “Ora, na medida em que existe uma divisão racial e sexual do trabalho, não é 

difícil concluir sobre o processo de tríplice discriminação sofrido pela mulher negra (enquanto raça, classe 

e sexo), assim como seu lugar na força de trabalho”. 

Dessa forma, para dar “conta” de explicar e “combater” essas articulações que se sobrepõem 

discriminando e gerando desigualdades é que nasce o pensamento interseccional. Isto porque as 

desigualdades sociais são complexas, multifacetadas, produzidas e reproduzidas a partir de vários fatores 

interconectados, tais como: gênero, raça, classe, etnia, orientação sexual, deficiência, geolocalização e 

outros marcadores sociais (da diferença/identidade e de desigualdades). Nesse sentido, a 

interseccionalidade é uma perspectiva forjada na articulação da práxis crítica (critical práxis) e pesquisa 

crítica (critical inquiry) e busca dar, ao mesmo tempo, inteligibilidade a essas desigualdades, como 

também informa e é informada por ações/práticas que as enfrentam (Collins; Bilge, 2020). 

A interseccionalidade é tanto uma ferramenta analítica como também prática, que parte e orienta 

estratégias de agência. Isto porque é uma “maneira de interconectar experiências pessoais e análises 

estruturais de opressões entrelaçadas sem eludir o significado das experiências de vida, das múltiplas 

identificações e das comunidades políticas” (Collins; Bilge, 2020, p. 111-112). 

A interseccionalidade como teoria social dá subsídio para uma compreensão aprofundada e crítica 

das desigualdades e diferenças sociais, ajuda-nos a desenvolver estratégias mais eficazes de 

enfrentamento às desigualdades e nos orienta em processos de promoção de justiça social. Ou seja, 

quando o olhar é guiado pela perspectiva interseccional, tem-se a potência de perceber as camadas que 

informam as desigualdades e a reflexão sobre como se interconectam e se fazem barreiras sobrepostas 

para alguns(algumas) sujeitos(as). 

Embora seja comum atribuir a concepção do conceito de interseccionalidade aos estudos/ações 

da jurista Kimberlé Williams Crenshaw (1991, 2002), na década de 1990, a interseccionalidade como 

práxis e formulação acadêmica possui uma história mais longa e, por estar em evidência, as narrativas 

sobre a origem do termo estão em disputa. Assim, ao se tomar a história desse conceito a partir do ponto 

de partida de Crenshaw apaga-se uma trajetória de formulações teóricas, práxis e ações de um conjunto 

de intelectuais que a precederam, embora ela tenha sido a teórica quem o nomeou desta maneira. 

Em seu texto de divulgação científica, Carla Akotirene (2020) aponta o termo “interseccionalidade” 

como um conceito que engloba a sensibilidade analítica desenvolvida por feministas negras, cujas 

experiências e reivindicações intelectuais foram negligenciadas tanto pelo feminismo branco quanto pelo 

 
3 De acordo com as pesquisas do Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística (IBGE, 2022), embora as pessoas 
pretas e pardas, negras, representem a maior taxa populacional brasileira em 2021, sua participação entre 
indicadores que refletem melhores níveis de condições de vida está aquém dessa proporção. Esses indicadores 
contemplam desde o mercado de trabalho e a distribuição de renda, até mesmo o acesso à educação, as condições 
de moradia e patrimônio, a participação e gestão na sociedade. Neste sentido, as mulheres negras se situam na 
base da pirâmide social, sendo as mais afetadas pelas condições de vulnerabilidade socioeconômicas. 



Epistemologias em disputa: desafios e possibilidades para uma produção de conhecimento interseccional 

Ana Carolina Costa dos Anjos, Lidiane Cesário Barreto, Ariane Chiconelli Malta Beata e Thais Michelle Mátia Zacarias 

Revista NUPEM, Campo Mourão, v. 17, n. 42, p. 1-13, e-2025034, set./dez. 2025 

6 

movimento antirracista, que, em sua essência, estava centrado nos homens negros. O pensamento 

interseccional, diz a autora: “nos mostra como e quando as mulheres negras são discriminadas e estão 

mais vezes posicionadas em avenidas identitárias que farão delas mais vulneráveis à colisão das 

estruturas e fluxos modernos” (Akotirene, 2020, p. 63). O pensamento interseccional denota as formas 

como o sexismo pode ser multiplicado quando operado em conjunto com o racismo e/ou outras formas 

de opressões, discriminações e desigualdades. 

As intersecções das opressões não operam isoladamente ou de maneira singular, mas por meio 

de entrecruzamentos. Nesse sentido, Grada Kilomba (2019) apresenta-nos o conceito de racismo 

genderizado para evidenciar que “o impacto simultâneo da opressão ‘racial’ e de gênero leva a formas de 

racismo únicas que constituem experiências de mulheres negras e outras mulheres racializadas” 

(Kilomba, 2019, p. 99). 

A perspectiva interseccional, dessa maneira, nos permite enxergar a matriz colonial moderna 

contra os grupos oprimidos. Além disso, é uma lente analítica sobre as estruturas sociais, políticas e 

legais que se relacionam, gerando impactos específicos para determinados grupos “marginalizados”. 

A matriz colonial moderna que se fundamenta em relações de poder influencia a forma como o 

conhecimento é produzido, difundido e legitimado. A lógica interseccional nos possibilita refletir 

criticamente acerca da produção do conhecimento e de como essa produção se alinha com as estruturas 

hegemônicas e o viés colonial moderno, fortalecendo as narrativas dominantes que permeiam a 

construção do conhecimento acadêmico e científico. Nessa lógica, argumentamos que os conhecimentos 

que escapam dos padrões eurocêntricos são posicionados às margens, sendo apagados, silenciados e 

invisibilizados. 

A partir de sua experiência, Grada Kilomba (2019, p. 50, grifos da autora) postula que: 

 

o centro acadêmico, não é um local neutro. Ele é um espaço branco onde o privilégio de 
fala tem sido negado para as pessoas negras. Historicamente, esse é um espaço onde 
temos estado sem voz e onde acadêmicas/os brancas/os têm desenvolvido discursos 
teóricos que formalmente nos construíram como a/o “Outras/os” inferior, colocando 
africanas/os em subordinação absoluta ao sujeito branco. 

 

Nessa perspectiva, as relações de poder que perpetuam a segregação e as disparidades raciais 

estão intrinsecamente ligadas às relações de gênero, raça e classe. É fundamental reconhecer que essas 

formas de discriminação não existem de maneira isolada, mas estão interligadas, formando um sistema 

complexo de desigualdades (Collins, 2022). 

Diante desse esboço, propomos a ideia da epistemologia interseccional como proposta de ruptura 

com um modelo dominante baseado no eurocentrismo, branco e masculinista, que caracteriza todas as 

mulheres de forma homogênea, bem como sistematiza a produção do conhecimento científico marcado 

pelo sistema colonial moderno. 

 

 

 



Epistemologias em disputa: desafios e possibilidades para uma produção de conhecimento interseccional 

Ana Carolina Costa dos Anjos, Lidiane Cesário Barreto, Ariane Chiconelli Malta Beata e Thais Michelle Mátia Zacarias 

Revista NUPEM, Campo Mourão, v. 17, n. 42, p. 1-13, e-2025034, set./dez. 2025 

7 

Impacto das epistemologias interseccionais na produção do conhecimento 

Uma vez apresentada uma perspectiva sobre a interseccionalidade como teoria e prática, 

retomamos o conceito de epistemologia. Ele tem origem nas palavras gregas episteme, que significa 

conhecimento, e logos, que significa ciência. Por meio dessa designação, a epistemologia é uma ciência 

que discute os processos de construção da própria ciência, assim especifica quais questões merecem 

ser colocadas (temas), como analisar e explicar um fenômeno (paradigmas) e como conduzir pesquisas 

para gerar conhecimento (métodos). Nesse contexto, a epistemologia “determina” não apenas o que é 

um “conhecimento verdadeiro”, mas também em “quem acreditar” e “quem confiar”. 

Sistematicamente, paradigmas e métodos compõem os cânones ocidentais tradicionais, que 

determinam a validade e a legitimação de um conhecimento que não pode escapar ao padrão 

convencional. Embora seja uma estrutura de pensamento/uma interpretação, o discurso científico 

contribuiu e contribui de forma significativa com a organização do mundo, (in)formando as estruturas de 

poder. Isto porque, como aponta o filósofo da ciência Gérard Fourez (1995, p. 220): 

 

A adaptação de nossos modos de conhecimento à estrutura da ciência moderna não é 
percebida como uma possibilidade deixada à livre escolha; ela é pelo contrário 
apresentada como uma necessidade concreta, caso se queira manter o seu lugar na 
sociedade. Felicitar-se pelos benefícios vindos desse espírito científico seria enganar-se, 
e não perceber que o que é pedido é uma adaptação a um modo particular de conhecer 
imposto pelo sistema do saber científico e o abandono de outras maneiras de saber. 

 

Esse abandono de outras maneiras de saber, a “adaptação” a modos específicos de produção de 

conhecimento e os discursos científicos seguem blindando-se por uma “autoridade” requerida por “falar” 

a partir do método científico. Como aponta o sociólogo porto-riquenho Ramón Grosfoguel (2009, p. 46), 

“a filosofia e as ciências ocidentais conseguem gerar um mito sobre um conhecimento universal 

Verdadeiro que encobre, isto é, que oculta não só aquele que fala como também o lugar epistémico geo-

político [sic] e corpo-político das estruturas de poder/conhecimento colonial, a partir do qual o sujeito se 

pronuncia”. Ademais, “aquele que fala está sempre escondido, oculto, apagado da análise. A ‘ego-política 

do conhecimento’ da filosofia ocidental sempre privilegiou o mito de um ‘Ego’ não situado”. 

Neste sentido, tem-se que os processos de construção da ciência hegemônica (moderna e 

contemporânea) teceu sobre si um regime de verdade como “conhecimento universal” e como se os 

produtores deste conhecimento não pudessem ser localizados socialmente, um “ego não situado” e 

“desincorporado”, tentando esconder-se atrás da suposta neutralidade do método científico. 

A construção de cânones, como de qualquer outra tradição, contribui para o silenciamento e outras 

narrativas. As narrativas científicas, como aponta Ângela Figueiredo (2017, p. 93), em seus processos 

constituintes subalternizam povos e sujeitos e tecem epistemicídios4. Em suas palavras: 

 
4 Embora o termo receba sobre si diversas significações e autorias, neste texto o usamos a partir da elaboração e 
uso que Sueli Carneiro (2005, 2023) faz do mesmo a partir do texto de sua tese de doutorado. Para Carneiro (2005, 
p. 97) epistemicídio é: “para além da anulação e desqualificação do conhecimento dos povos subjugados, um 
processo persistente de produção da indigência cultural: pela negação ao acesso à educação, sobretudo de 
qualidade; pela produção da inferiorização intelectual; pelos diferentes mecanismos de deslegitimação do negro 



Epistemologias em disputa: desafios e possibilidades para uma produção de conhecimento interseccional 

Ana Carolina Costa dos Anjos, Lidiane Cesário Barreto, Ariane Chiconelli Malta Beata e Thais Michelle Mátia Zacarias 

Revista NUPEM, Campo Mourão, v. 17, n. 42, p. 1-13, e-2025034, set./dez. 2025 

8 

Esta estratégia epistêmica tem sido crucial para os desenhos imperiais/globais ocidentais 
e para a hegemonia dos brancos crioulos nas Américas. Por meio do encobrimento da 
localização particular do sujeito de enunciação, foi possível, para a expansão e a 
dominação coloniais europeias/euro-norte-americanas e para o poder das elites euro-
latino-americanas, construir uma hierarquia do conhecimento superior versus 
conhecimento inferior e, portanto, de seres superiores versus seres inferiores no mundo. 

 

Perante o exposto, temos que a inteligibilidade do mundo se deu a partir e dentro de estruturas de 

pensamento do colonialismo e da colonialidade. Para Aníbal Quijano (2000), a colonialidade é entendida 

como a continuidade das relações coloniais após o fim formal da colonização política. Essas relações de 

poder estruturam as formas de dominação racial, econômica e cultural, naturalizando a supremacia do 

conhecimento eurocêntrico e ocidental. Ou seja, a colonialidade do poder sustenta uma matriz que 

organiza a sociedade em categorias hierárquicas, em que os corpos e saberes não europeus são 

considerados inferiores. 

Ainda sobre colonialidade, temos a perspectiva de Maldonado-Torres (2007) que contribui com 

essa discussão trazendo o conceito de geopolítica do saber-poder, na qual saber e poder são 

inseparáveis e o conhecimento eurocêntrico domina impondo-se como único legítimo, enquanto 

epistemologias subalternas são marginalizadas. Isto porque a “geopolítica do saber é fundamental para 

compreender que o conhecimento e o poder são inseparáveis, e que o saber eurocêntrico impõe uma 

lógica que desqualifica e deslegitima os saberes subalternos” (Maldonado-Torres, 2007, p. 243). 

Como resposta à colonialidade, Walter Mignolo (2008) apresenta a proposta de “giro decolonial”, 

um deslocamento epistemológico que reconhece e valoriza as linguagens e saberes produzidos pelos 

corpos e culturas dos grupos subalternizados, contrapondo-se à matriz colonial do saber-poder. Esse giro 

implica uma ruptura com o universalismo eurocêntrico e uma afirmação de múltiplas formas legítimas de 

produção de conhecimento. Para o autor, o giro decolonial é a resposta que desafia a matriz colonial do 

saber-poder, afirmando que os corpos e as culturas subalternas produzem linguagens e epistemologias 

legítimas, políticas e insurgentes. 

O pensamento e a teoria interseccional podem ser uma resposta a esse processo e estão sendo 

colocados na “disputa” da produção de conhecimento. Isto se justifica pelo fato de que a 

interseccionalidade abrange uma amplitude de conhecimentos e campos, reconhecendo a complexidade 

das experiências humanas e as interações entre diferentes sistemas de opressão e privilégios. Essa 

abordagem epistemológica, enquanto perspectiva teórica, influencia a forma como compreendemos e 

construímos o conhecimento em diversas áreas. 

Considerar novas epistemologias a partir da experiência de pessoas subalternizadas, como 

propõe o pensamento interseccional, significa reconhecer o conhecimento produzido por esses(as) 

sujeitos(as) – isto é, por aqueles que vivenciam realidades não compartilhadas por quem historicamente 

protagonizou a construção do pensamento científico ocidental. O pensamento/teoria interseccional 

 
como portador e produtor de conhecimento e de rebaixamento da capacidade cognitiva pela carência material e/ou 
pelo comprometimento da autoestima pelos processos de discriminação correntes no processo educativo. Por isso, 
o epistemicídio fere de morte a racionalidade do subjugado ou a sequestra, mutila a capacidade de aprender”. 



Epistemologias em disputa: desafios e possibilidades para uma produção de conhecimento interseccional 

Ana Carolina Costa dos Anjos, Lidiane Cesário Barreto, Ariane Chiconelli Malta Beata e Thais Michelle Mátia Zacarias 

Revista NUPEM, Campo Mourão, v. 17, n. 42, p. 1-13, e-2025034, set./dez. 2025 

9 

produz concomitantemente uma nova epistemologia, ao passo que compõe a descolonização do 

conhecimento. Sobre isso, Grada Kilomba (2016, p. 19) é cirúrgica em sua fala: 

 

Descolonizar o conhecimento significa criar novas configurações de conhecimento e de 
poder. Então, se minhas palavras parecem preocupadas demais em narrar posições e 
subjetividade como parte do discurso, vale a pena relembrar que a teoria não é universal 
nem neutra, mas sempre localizada em algum lugar e sempre escrita por alguém, e que 
este alguém tem uma história. 

 

A perspectiva interseccional, dessa forma, se coloca como uma produção de conhecimento 

situado/localizado e surge como uma resposta a essas dinâmicas, desafiando os paradigmas tradicionais 

de uma ciência que se diz “neutra”, “objetiva” e intenta construir paradigmas universais/universalizantes. 

Assim, ao incorporar as intersecções de raça, gênero, classe e outras categorias sociais e marcadores 

sociais da diferença e da desigualdade, as epistemologias interseccionais oferecem uma visão mais rica 

e complexa da experiência humana. Essa abordagem desafia a homogeneidade do conhecimento 

estabelecido, reconhecendo a diversidade de vozes e experiências que foram historicamente 

marginalizadas. 

Por essa via, estamos lidando com uma hierarquia violenta que determina quem pode falar. 

Portanto, o processo de construção de novos conhecimentos não só é uma disputa de pensamentos, 

como também uma batalha necessária sobre o conhecimento que valida determinadas realidades, em 

especial das mulheres, negras, de classes sociais desfavorecidas, periféricas, de sexualidade não 

dominantes. Perspectivas interseccionais discutem a partir da práxis e da pesquisa crítica sobre-vivências 

e (re)formulam acerca de direito à moradia, à terra, à cidade, à identidade e sobre ativismos, luta de povos 

originários e tantas outras. 

Em uma perspectiva semelhante, situam-se o feminismo decolonial e o feminismo negro 

decolonial, que se desenvolvem a partir de críticas ao feminismo branco ocidental, uma vertente que, ao 

desconsiderar a interseccionalidade, negligencia as existências de mulheres periféricas, indígenas, 

negras, latino-americanas, lésbicas, com deficiência etc. Como destaca Figueiredo (2020, p. 2), “o 

feminismo negro, que surge a partir das experiências das mulheres negras, periféricas, indígenas, 

homossexuais, dentre outras, desafia a universalidade e a neutralidade do feminismo branco ocidental, 

por reconhecer a interseccionalidade das opressões”. 

Figueiredo (2020) propõe uma epistemologia insubmissa, formada na resistência das mulheres 

negras latino-americanas, que produz saberes outros, insurgentes e políticos, capazes de tensionar as 

hierarquias coloniais e raciais presentes inclusive nos discursos decoloniais. Essa perspectiva amplia as 

possibilidades de análise e transformação das estruturas de poder, ao enfatizar a centralidade da 

interseccionalidade entre raça, gênero e classe, “fundamental para compreendermos as experiências das 

mulheres negras e para desconstruir as estruturas de poder vigentes” (Figueiredo, 2020, p. 5). Além disso, 

reconhece-se que “os saberes produzidos pelas mulheres negras não são apenas experiências vividas, 

mas constituem saberes insurgentes, profundamente comprometidos com a transformação das estruturas 

sociais e acadêmicas” (Figueiredo, 2020, p. 4). 



Epistemologias em disputa: desafios e possibilidades para uma produção de conhecimento interseccional 

Ana Carolina Costa dos Anjos, Lidiane Cesário Barreto, Ariane Chiconelli Malta Beata e Thais Michelle Mátia Zacarias 

Revista NUPEM, Campo Mourão, v. 17, n. 42, p. 1-13, e-2025034, set./dez. 2025 

10 

As pesquisas que se valem das perspectivas dos feminismos negros e decoloniais têm se 

desenvolvido como um horizonte que contribui para a construção de sistemas políticos, sociais e 

econômicos mais igualitários. Nesse sentido, o debate decolonial é tensionado a partir do Sul global por 

vozes que não apenas questionam o legado colonial, mas que também evidenciam a centralidade do 

racismo e do sexismo na produção de saberes e na estruturação das instituições acadêmicas. Trata-se 

de uma perspectiva que reconhece os saberes produzidos por mulheres negras como insurgentes, 

políticos e profundamente comprometidos com a transformação das estruturas de poder (Figueredo, 

2020). 

A teoria feminista ocidental hegemônica dominou os currículos das universidades e foi delineada 

para representar todos os feminismos. Ochy Curiel (2020) salienta que uma posição decolonial 

compreende raça, gênero, classe, heterossexualidade e outras categorias como elementos que 

constituem a episteme moderna colonial. Desse modo, são diferenciações produzidas de forma imbricada 

pelas opressões e que constroem o sistema colonial moderno. 

Inspirada nas contribuições do sociólogo jamaicano Stuart Hall, a teórica feminista decolonial 

propõe um desengajamento epistemológico que determina o abandono da colonialidade do poder, do 

saber e do ser, os quais sustentam a retórica da modernidade e do progresso imperial. Nessa dimensão, 

Curiel (2020, p. 141) sugere o reconhecimento e a legitimação de saberes subalternizados, que surgem 

de experiências vividas, enfatizando a importância de uma antropologia da dominação para “desvendar 

as formas, maneiras, estratégias, discursos que definem certos grupos sociais como ‘outros’ e ‘outras’, a 

partir de certos lugares de poder e dominação”. 

Por fim, Curiel (2020) defende a necessidade de problematizar as condições de produção de 

conhecimentos, alertando contra a recolonização dos imaginários e das mentes pela geopolítica do 

conhecimento. Diante dessa afirmativa, as pesquisas e as metodologias devem ser desenvolvidas em 

colaboração com as comunidades e organizações, fortalecendo quadros analíticos e buscando 

transformações sociais mais efetivas. 

 

Breves apontamentos sobre uma academia descolonizada: desafios e resistências 

Para pensar uma academia e produção de ciência que seja descolonizada, voltamo-nos para 

Mignolo (2003). O autor aponta que a decolonialidade se manifesta na divergência colonial, ou seja, a 

partir da reorganização da geopolítica do saber em duas dimensões: a análise crítica da subalternização 

voltada para os saberes negligenciados e o surgimento do pensamento liminar como uma nova forma 

epistemológica, que atue na interseção entre a tradição ocidental e a ampla gama de categorias 

suprimidas sob o ocidentalismo e o eurocentrismo. 

O surgimento de novas epistemologias, as transformações sociais, os sistemas dominantes e não 

dominantes da globalização, além das questões políticas que envolvem o conhecimento e sua influência 

sobre a coletividade e a natureza, geram uma nova conduta cultural e social. Essa mudança, conforme 

Nilma Gomes (2012), estabelecerá uma relação diferente entre o pluralismo cultural, a desigualdade e o 

conhecimento. 



Epistemologias em disputa: desafios e possibilidades para uma produção de conhecimento interseccional 

Ana Carolina Costa dos Anjos, Lidiane Cesário Barreto, Ariane Chiconelli Malta Beata e Thais Michelle Mátia Zacarias 

Revista NUPEM, Campo Mourão, v. 17, n. 42, p. 1-13, e-2025034, set./dez. 2025 

11 

No entanto, a persistência de uma hegemonia eurocêntrica nas universidades brasileiras, tanto 

no: (1) perfil demográfico de estudantes e professores(as) – que tem mudado lentamente após a adoção 

das políticas de ações afirmativas e cotas (Brasil, 2012, 2023) – quanto na (2) seleção dos materiais de 

estudo, ainda contribui para a representação insuficiente de (1) professores(as) e estudantes 

negros(as/es), (2) a ausência de perspectivas e contribuições afro-brasileiras nas bibliografias dos cursos 

e o (1 e 2) não reconhecimento das epistemologias negras. Por isso, é importante questionar a 

imparcialidade presente no discurso de textos educacionais e científicos, destacando que as disparidades 

de gênero e raça atravessam o cenário científico. 

A falta de representatividade no ambiente acadêmico também é um desafio constante para as 

epistemologias interseccionais, que estão sempre em busca de dar reconhecimento, voz e visibilidade às 

vivências e pensamentos variados, fomentando o reconhecimento da multiplicidade em todos os 

segmentos sociais. 

 

As experiências desses grupos localizados socialmente de forma hierarquizada e não 
humanizada faz com que as produções intelectuais, saberes e vozes sejam tratados de 
modo igualmente subalternizados, além das condições sociais os manterem num lugar 
silenciado estruturalmente. [...] A questão é que essas condições sociais dificultam a 
visibilidade e a legitimidade dessas produções (Ribeiro, 2019, p. 36). 

 

Além disso, vale destacar as constantes formas de resistências e resiliência das epistemologias 

interseccionais em relação ao currículo, pois este também envolve relações de poder e hierarquia: 

 

O currículo é também uma questão de poder e que as teorias do currículo, na medida em 
que buscam dizer o que o currículo deve ser, não podem deixar de estar envolvidas em 
questões de poder. Selecionar é uma operação de poder. Privilegiar um tipo de 
conhecimento é uma operação de poder. Destacar, entre as múltiplas possibilidades, uma 
identidade ou subjetividade como sendo a ideal é uma operação de poder (Silva, 1999, p. 
16). 

 

Assim, as epistemologias interseccionais buscam um currículo descolonizador que possa 

confrontar a perspectiva dominante, marcadamente discriminatória, e obstaculizar a compreensão da 

vasta diversidade de histórias e o multiculturalismo no ambiente acadêmico. Ademais, podemos 

aproximar os multiculturalismos à perspectiva interseccional no ambiente acadêmico e a necessidade de 

reformular o currículo hegemônico. Nas palavras de Silva (1999, p. 90): 

 

O multiculturalismo mostra que o gradiente da desigualdade em matéria de educação e 
currículo é função de outras dinâmicas, como as de gênero, raça e sexualidade, por 
exemplo, que não podem ser reduzidas à dinâmica de classe. Além disso, o 
multiculturalismo nos faz lembrar que a igualdade não pode ser obtida simplesmente 
através da igualdade de acesso ao currículo hegemônico existente, como nas 
reivindicações educacionais progressistas anteriores. A obtenção da igualdade depende 
de uma modificação substancial do currículo existente. 

 



Epistemologias em disputa: desafios e possibilidades para uma produção de conhecimento interseccional 

Ana Carolina Costa dos Anjos, Lidiane Cesário Barreto, Ariane Chiconelli Malta Beata e Thais Michelle Mátia Zacarias 

Revista NUPEM, Campo Mourão, v. 17, n. 42, p. 1-13, e-2025034, set./dez. 2025 

12 

Por fim, observa-se que as instituições de ensino necessitam avançar a fim de que se possa 

assimilar a nova realidade educacional do país, tendo em vista que as mudanças sociais experimentadas 

na atual conjuntura colocam em pauta saberes, até então, subalternizados e sujeitos(as) marginalizados. 

 

Considerações finais 

Ao longo deste trabalho, buscamos debater acerca da necessidade de repensar as bases 

epistemológicas que sustentam a produção de conhecimento acadêmico-científico. Propomos refletir 

criticamente a respeito das epistemologias ocidentais tradicionais, que centralizam a universalidade, a 

objetividade e a neutralidade nas práticas do saber/fazer científico. 

Diante disso, tensionamos as epistemologias interseccionais como aliadas para o enfrentamento 

à colonização do conhecimento. Nessa dimensão, a interseccionalidade como contribuição teórico-prática 

considera as abordagens de gênero, raça, classe e outras categorias sociais, se opondo às normas 

convencionais que invisibilizam e marginalizam as vozes de grupos considerados à margem da 

sociedade. O pensamento interseccional mencionado nesse artigo dialoga com a construção do 

feminismo decolonial, que busca superar as limitações do feminismo ocidental hegemônico e romper com 

a universalidade da categoria mulher. 

Em suma, este trabalho reconhece que superar esses desafios demanda transformações nas 

práticas de pesquisa e ensino, não apenas uma revisão das políticas de inclusão. Afinal, uma academia 

descolonizada se fundamenta em um comprometimento coletivo com a desconstrução das hierarquias 

que perpetuam um conhecimento eurocêntrico. Dessa maneira, a implementação de epistemologias 

interseccionais viabilizaria processos de construção de equidade epistêmica, estabelecendo outras 

possibilidades de pensar os conhecimentos. 

 

Fontes 

BRASIL. Lei n. 14.723, de 13 de novembro de 2023. Altera a Lei n. 12.711, de 29 de agosto de 2012, para dispor 
sobre o programa especial para o acesso às instituições federais de Educação Superior e de Ensino Técnico de 
nível Médio de estudantes pretos, pardos, indígenas e quilombolas e de pessoas com deficiência, bem como 
daqueles que tenham cursado integralmente o ensino médio ou fundamental em escola pública. Brasília: Diário 
Oficial da União, 2023. 

BRASIL. Lei n. 12.711, de 29 de agosto de 2012. Dispõe sobre o ingresso nas universidades federais e nas 
instituições federais de Ensino Técnico de nível Médio e dá outras providências. Brasília: Diário Oficial da União, 
2012. 

IBGE. Desigualdades sociais por cor ou raça no Brasil. Rio de Janeiro: IBGE, 2022. 

 

Referências 

AKOTIRENE, Carla. Interseccionalidade. São Paulo: Editora Jandaíra, 2020. 

BOURDIEU, Pierre. The political field, the social science field, and the journalist field. In: BENSON, Rodney; NEVEU, 
Erik (Eds.). Bourdieu and the journalistic field. Cambridge: Polity Press, 2005, p. 29-47. 

BOURDIEU, Pierre. L’emprise du journalisme. Actes de la Recherche en Sciences Sociales, v. 101-102, p. 3-9, 
1994. 

CARNEIRO, Sueli. Dispositivo de racialidade: a construção do outro como não ser como fundamento do ser. Rio de 
Janeiro: Zahar, 2023. 



Epistemologias em disputa: desafios e possibilidades para uma produção de conhecimento interseccional 

Ana Carolina Costa dos Anjos, Lidiane Cesário Barreto, Ariane Chiconelli Malta Beata e Thais Michelle Mátia Zacarias 

Revista NUPEM, Campo Mourão, v. 17, n. 42, p. 1-13, e-2025034, set./dez. 2025 

13 

CARNEIRO, Sueli. A construção do outro como não-ser como fundamento do ser. 340f. Doutorado em Educação 
pela Universidade de São Paulo, São Paulo, 2005. 

COLLINS, Patricia Hill. Bem mais que ideias: a interseccionalidade como teoria social crítica. São Paulo: Boitempo, 
2022. 

COLLINS, Patricia Hill; BILGE, Sirma. Interseccionalidade. São Paulo: Boitempo, 2020. 

CRENSHAW, Kimberlé Williams. Documento para o encontro de especialistas em aspectos da discriminação racial 
relativos ao gênero. Revista para Estudos Feministas, v. 10, n. 1, p. 171-188, 2002. 

CRENSHAW, Kimberlé Williams. Mapping the margins: intersectionality, identity politics, and violence against 
women of color. Stanford Law Review, v. 43, n. 6, p. 1241-1299, 1991. 

CURIEL, Ochy. Construindo metodologias feministas a partir do feminismo decolonial. In: HOLLANDA, Heloísa 
Buarque de (Org.). Pensamento feminista hoje: perspectivas decoloniais. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2020, p. 
123-145. 

EVARISTO, Conceição. A escrevivência e seus subtextos. In: DUARTE, Constância Lima; NUNES, Isabella Rosado 
(Orgs.). Escrevivência: a escrita de nós: reflexões sobre a obra de Conceição Evaristo. Rio de Janeiro: Mina 
Comunicação e Arte, 2020, p. 26-47. 

FIGUEIREDO, Angela. Epistemologia insubmissa feminista negra decolonial. Tempo e Argumento, v. 12, n. 29, p. 
1-11, 2020. 

FIGUEIREDO, Angela. Descolonização do conhecimento no século XX. In: SANTIAGO, Ana Rita et al. (Orgs.). 
Descolonização do conhecimento no contexto afro-brasileiro. Cruz das Almas: UFRB, 2017, p. 79-106. 

FOUREZ, Gerad. A construção das ciências: introdução à filosofia e à ética das ciências. São Paulo: EdUNESP, 
1995. 

GOMES, Nilma Lino. Relações étnico-raciais, educação e descolonização dos currículos. Currículo sem Fronteiras, 
v. 12, n. 1, p. 98-109, 2012. 

GONZALEZ, Lélia. A mulher negra na sociedade brasileira. In: LUZ, Madel (Org.). O lugar da mulher: estudos sobre 
a condição feminina na sociedade atual. Rio de Janeiro: Graal, 1982. 

GROSFOGUEL, Ramón. Para descolonizar os estudos de economia política e os estudos pós-coloniais: 
transmodernidade, pensamento de fronteira e colonialidade global. Periferia, v. 1, n. 2, p. 41-91, jul./dez. 2009. 

KILOMBA, Grada. Memórias da plantação: episódios de racismo cotidiano. Rio de Janeiro: Cobogó, 2019. 

KILOMBA, Grada. “Descolonizando o conhecimento”: uma palestra-performance de Grada Kilomba. São Paulo: 
Goethe-Institut, 2016. 

LORDE, Audre. Zami, a new spelling of my name. Londres: Penguin Books Ltd, 2018. 

MALDONADO-TORRES, Nelson. Sobre la colonialidad del ser: contribuciones al desarrollo de un concepto. Revista 
Crítica de Ciências Sociais, n. 80, p. 237-270, 2007. 

MIGNOLO, Walter. Histórias Globais/projetos Locais: colonialidade, saberes subalternos e pensamento liminar. Belo 
Horizonte: EdUFMG, 2003. 

MIGNOLO, Walter. Desobediência epistêmica: a opção descolonial e o significado de identidade em política. 
Cadernos de Letras da UFF, n. 34, p. 287-324, 2008. 

QUIJANO, Aníbal. Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina. In: LANDER, Edgardo (Comp.). La 
colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales: perspectivas latinoamericanas. Buenos Aires: CLACSO, 
2000. 

RIBEIRO, Djamila. Lugar de fala. São Paulo: Sueli Carneiro; Pólen, 2019. 

SILVA, Tomaz Tadeu da. O currículo como fetiche: a prática e a política do texto curricular. Belo Horizonte: Autêntica, 
1999. 


